“La obertura de Tannhauser” de J. K. Huysmans.

Traduccién y comentario’
Julieta Videla Martinez”
Universidad Nacional de Cérdoba
julieta.videla.martinez@mi.unc.edu.ar

Fecha de recepcion: 24/02/25
Fecha de aceptacion: 01/09/25

RESUMEN

Este trabajo ofrece en primer término una traduccion al castellano y luego un comentario sobre “La obertura
de Tannh&user”, un poema en prosa de Joris Karl Huysmans publicado en la Revue wagnérienne [1885] dirigida
por Edouard Dujardin. El texto es un hallazgo, en primer lugar, porque se trata de una reflexion sobre la mésica y
la obra de Wagner en un escritor que se destaca por la critica pictorica y que conoce escasamente el mundo de la
musica. En segundo lugar, aunque ignore esta forma de arte porque su fuerte es la pintura, la novela A rebours
[1884], delata cierta aproximacion no solo a la obra de Wagner, sino también a la teoria de la Gesamtkunstwerk
[obra de arte total]. Finalmente, el texto es relevante desde el punto de vista técnico en cuanto que la escritura del
critico traslada la representacion y la musica wagnerianas a los lenguajes pictorico y literario, denotando asi la
“correspondencia” entre las diferentes artes y la hermandad entre Wagner y Moreau. El hallazgo y la traduccion
de “L’Ouverture de Tannhauser” nos permitird comprobar la importancia de la teoria wagneriana en la crisis de
la novela naturalista que Huysmans desencadena con la escritura de 4 vau-I’eau [1882] 'y A rebours y como dicha
teoria formara parte de un nuevo modo de escritura literaria que se debate entre la produccion de una “obra de
arte total” y el trabajo del detalle en el que dicha totalidad se desdibuja.

Palabras clave: Wagner y Huysmans. Obra de arte total. Wagnerismo francés. Totalidad y detalle.

“The Tannhéiuser Overture” by J. K. Huysmans.
Translation and commentary.

ABSTRACT

This work offers first a translation into Spanish and then a commentary on “La obertura de Tannhduser”, a
prose poem by Joris Karl Huysmans published in the Revue wagnérienne [1885] directed by Edouard Dujardin.
Firstly, the text is a discovery, because it is a reflection on Wagner's music and work by a writer who is known
for his pictorial criticism and who has little knowledge of the world of music. Secondly, although he ignores this
art form because his forte is painting, the novel 4 rebours [1884], reveals a certain approximation, not only to
Wagner's work, but also to the theory of the Gesamtkunstwerk [total work of art]. Finally, the text is relevant from
the technical point of view in that the critic's writing transfers Wagnerian representation and music to the pictorial
and literary languages, thus denoting the “correspondence” between the different arts and Wagner and Moreau’s
brotherhood. The discovery and translation of “L'Ouverture de Tannhaeuser” will allow us to verify the importance
of Wagnerian theory in the crisis of the naturalistic novel that Huysmans triggers with the writing of 4 vau-l'eau
[1882] and A rebours and how this theory will be part of a new mode of literary writing that struggles between
the production of a “total work of art” and the work of detail in which this totality is blurred.

Key words: Wagner and Huysmans. Total work of art. French Wagnerism. Totality and detail.

" Agradezco a los evaluadores de este articulo que facilitaron bibliografia de dificil acceso y brindaron sugerencias
que permitieron mejorar tanto la traduccion como el comentario del texto.

* Es doctoranda en Letras becada por CONICET. Es profesora en Literatura Espafiola I y en Literatura Europea
Comparada (UNC). Autora y coautora de traducciones sobre literatura francesa del siglo XIX (realismo y
romanticismo), como asi también de diversos articulos sobre literatura europea y estética literaria. Ha sido becada
en el marco de su doctorado para realizar estancias de investigacion en Francia, Espafia y Brasil. El presente
trabajo se enmarca en su proyecto de doctorado y en investigaciones orientadas a las nociones de estilo y
autonomia del arte en literaturas europeas y transnacionales.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

19


mailto:julieta.videla.martinez@mi.unc.edu.ar

“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

1. Traducciéon de la “La obertura de
Tannhiuser’”?

n un paisaje que la naturaleza no
sabria crear, en un paisaje en el que
el sol se desvanece hasta la exquisita
y suprema dilucion del amarillo de oro, en
un paisaje sublimado en el que, bajo un
cielo enfermizamente luminoso, las
montafias opalizan sobre azulados valles el
blanco cristalizado de sus cimas; en un
paisaje inaccesible a los pintores, porque se

2 “L’Ouverture de Tannhduser”

Dans un paysage comme la nature n’en saurait
créer, dans un paysage ou le soleil s apalit jusqu'a
I’exquise et supréme dilution du jaune d’or, dans un
paysage sublimé ou sous un ciel maladivement
lumineux, les montagnes opalisent au-dessus des
bleudtres vallons le blanc cristallisé de leurs cimes
; dans un paysage inaccessible aux peintres, car il
se compose surtout de chimeéres visuelles, de
silencieux frissons, et de moiteurs frémissantes
d’air, un chant s'éléve, un chant singulierement
majestueux, un auguste et pacifiant cantique élancé
de l'ame des las pélerins [sic] qui s’avancent en
troupe.

Et ce chant, sans effusions féminines, sans
cdlines priéres s'efforcant d’obtenir par les
hasardeuses singeries de la grace moderne le
rendez-vous réserve d’'un Dieu, se développe avec
cette certitude de pardon et cette conviction de
rachat qui s imposérent aux humbles et suggestives
ames du Moyen-Age.

Adorant et superbe, mdle et probe, il déduit
I’épouvantable fatigue du Pécheur descendu dans
les caves de sa conscience, 'inaltéerable dégoiit du
Voyant spirituel mis en face des iniquités et des
fautes accumulées dans ces redoutes et il affirme
aussi, apres le cri de foi dans la rédemption, le
bonheur surhumain d’une nouvelle, [’indicible
allégresse d’un ceeur neuf éclairé, tel qu’'un Thabor,
par les divins rayons de la mystique Supéressence.

Puis ce chant s’affaiblit et peu a peu s'efface ;
les pélerins [sic] s'éloignent, le firmament
s 'assombrit, la paille lumineuse du jour s atténue et
bientot ['orchestre inonde de lueurs crépusculaires
l’invraisemblable et authentique site. C’est une
dégradation de teintes, une poussiere de rais, un
mica de sons, qui se meurent avec le dernier écho du
cantique perdu au loin ; — et la nuit tombe sur cette
immatérielle nature, créée par le génie d 'un homme,

maintenant repliée sur elle-méme dans une inquiete
attente.

Alors un nuage irisé des morbides couleurs de la
flore rare, des violets expirés, des roses agonisants,
des blancs moribonds des anémones, se déroule puis
éparpille ses moutonneux flocons dont les
ascensionnelles nuances se foncent, exhalant
d’inconnus parfums ou se mélent le relent biblique
de la myrrhe et les senteurs voluptueusement
compliquées des extraits modernes.

Soudain, dans ce site musical, dans ce fluide et
fantastique site, [’orchestre éclate, peignant en
quelques traits décisifs, enlevant de pied en cap,
avec le dessin d'une héraldique mélodie,
Tannhduser qui s'avance ; — et les ténébres
s irradient de lueurs, les volutes des nuées prennent
des formes tourmentées de hanches et palpitent avec
d’élastiques gonflements de gorges ; les bleues
avalanches du ciel se peuplent de nudités ; des cris
de désirs incontenus, des appels de stridentes
lubricités, des élans d'au dela charnel, jaillissent de
l’orchestre et, au dessus de 'onduleux espalier des
nymphes qui défaillent et se pament, Vénus se leve,
mais non plus la Vénus antique, la vieille Aphrodite,
dont les impeccables contours firent hennir pendant
les séculaires concupiscences du Paganisme, les
dieux et les hommes, mais une Vénus plus profonde
et plus terrible, une Vénus chrétienne, si le péché
contre nature de cet accouplement de mots était
possible !

Ce n’est plus, en effet, l'immarcescible Beauté
seulement préposée aux joies terrestres, aux
excitations artistiques et sensuelles telle que la
salacité plastique de la Greéce la comprit ; c’est
Uincarnation de [’Esprit du Mal, [’effigie de
l"omnipotente Luxure, ['image de [’irrésistible et
magnifique Satanesse qui braque, sans cesse aux
aguets des dmes chrétiennes, ses délicieuses et
maléfiques armes.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

20



JULIETA VIDELA MARTINEZ

compone sobre todo de quimeras visuales,
de estremecimientos silenciosos, y de
humedades temblorosas de aire, un canto se
eleva, un canto singularmente majestuoso,
un canto augusto y pacificador surgido del
alma de los peregrinos que se acercan en
grupo.

Y este canto, sin efusiones femeninas,
sin afectuosas plegarias que se esfuerza por
obtener, mediante azarosas monerias de la
gracia moderna, la cita reservada de un
Dios se desarrolla con esta certeza de
perdon y esta conviccion de reparacion que

Telle que Wagner I’a créée, cette Vénus, embleme
de la nature matérielle de l'étre, allégorie du Mal en
lutte avec le Bien, symbole de notre enfer intérieur
opposé a notre ciel interne, nous ramene d 'un bond
en arriere a travers les siecles, a l'imperméable
grandeur d’un poeéme symbolique de Prudence, ce
vivant Tannhduser qui, apres des années dédié¢es au
stupre, s arracha des bras de la victorieuse Démone
pour se séfugier [sic] dans la pénitente adoration de
la Vierge.

1l semble que la Vénus du musicien soit la
descendante de la Luxuria du poéte, de la blanche
Belluaire, macérée de parfums, qui écrase ses
victimes sous le coup d'énervantes fleurs ; il semble
que la Vénus wagnérienne attire et capte comme la
plus dangereuse des déités de Prudence, celle dont
cet écrivain religieux n’écrit qu 'en tremblant le nom
: Sodomita Libido.

Mais bien qu’elle rappelle par son concept les
allégoriques entités du Moyen-Age, elle apporte en
sus un piment moderne, insinue un courant
intellectuel de raffinement dans cette masse de
sauvages voluptés qui coulent ; elle ajoute, en
quelque sorte, des sensations exaspérées au naif
canevas des anciens dges, assure plus certainement
enfin, par cette exaltation d’une acuité nerveuse, la
défaite du héros, subitement initié aux lascives
complications de cervelle du temps épuisé ou nous
sommes.

Et l'dme de Tannhduser fléchit, et son corps
succombe. Inondé d’ineffables promesses et
d’ardents effluves, il tombe, délirant, dans les bras
des polluantes Nuées qui [’enlacent ; sa personnalité
meélodique s efface sous I’hymne triomphant du Mal
— plus la démoniaque tempéte de la chair qui rugit,
les éclairs sulfureux et les jets phosphoriques qui
grondent  dans  [l'orchestre  s’apaisent
I’incomparable éclat de ces grands cuivres qui
semblent une transposition des aveuglantes
pourpres et des somptueux ors de Delacroix,

se imponian a las humildes y sugestivas
almas de la Edad Media.

Adorador y soberbio, viril y probo,
tiene como consecuencia la espantosa
fatiga del Pecador que ha descendido a las
profundidades de su consciencia, la
repugnancia  inalterable del Vidente
espiritual frente a las iniquidades y las faltas
acumuladas en estos reductos, y afirma
también, después del grito de fe en la
redencion, la felicidad sobrehumana de una
vida nueva, la alegria indescriptible de un
nuevo corazon iluminado tal como un
Thabor?, por los divinos rayos de la mistica

s affaissent — et un susurrement d’une ténuité
délicieuse, un frolement presque deviné de sons
adorablement bleus et aériennement roses,
frissonne dans [’éther nocturne qui déja s ’éclaire. —
Puis ’aube apparait, le ciel hésitant blanchit
comme peint avec des sons blancs de harpe, se teint
de couleurs encore tdtonnantes qui peu a peu se
deécident et resplendissent dans le magnifique
alléluia, dans la fracassante splendeur des timbales
et des cuivres. Le soleil surgit, s’évase en gerbe,
creve [’horizon dont la barre s élargit et monte ainsi
que du fond d’un lac dont la moire fulmine sous les
rayons qu’elle répercute. Au loin, plane le cantique
intercédant, le cantique augural et fidele des
pélerins [sic], détergeant les derniéres plaies de
l'ame épuisée par la diabolique lutte ; — et, dans
une apothéose de clarté, dans une gloire de
Rédemption, la Matiere et I’Esprit s enlacent, le Mal
et le Bien se lient, la Luxure et la Pureté se nouent
avec les deux motifs qui serpentent, mélant les
baisers épuisants et rapides des violons, les
éblouissantes et douloureuses caresses de cordes
énervées et tendues, au cheeur de l'dme maintenant
agenouillée, célébrant la définitive submersion,
l’inébranlable stabilité dans le sein d’un Dieu.

Et tremblant et ravi, I’'on sort de la vulgaire salle
ou le miracle de cette essentielle musique s’est
accompli, emportant avec soi, dans un nécessaire
recueillement, [’indélébile souvenir de cette
admirable ouverture de Tannhduser, de ce
prodigieux et initial résumé de I'immense grandeur
de ses trois babéliques actes.

3 Existen dos montes Thabor, uno ubicado en
Francia y otro en Israel. El primero se encuentra en
una cumbre de los Alpes franceses, en el Massif de
Cerces. Las comunas francesas que se encuentran en
la interseccion (Orelle, Savoie, Valmeinier) estan
ligadas a la religion cristiana, por este motivo hay
una gran cantidad de iglesias y capillas. El monte

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

19



“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

Superesencia®.

Luego este canto se debilita y poco a
poco desaparece; los peregrinos se alejan,
el firmamento se oscurece, el heno
luminoso del dia se atentia y la orquesta
inunda de resplandores crepusculares el
inimaginable y auténtico sitio. Es una
degradacion de tonos, un polvo de luz, una
mica de sonidos, que se mueren con el
ultimo eco del cantico perdido a lo lejos; —y
la noche cae sobre esta naturaleza
inmaterial, creada por el genio de un
hombre, ahora replegada sobre ella misma
en una espera inquieta.

Entonces una nube irisada de mérbidos
colores de la extrafia flora, de violetas
debilitados, de rosas agonizantes, de
blancos moribundos de anémonas, se
extiende y luego esparce sus copos
encrespados cuyos matices ascendentes se
oscurecen, exhalando perfumes
desconocidos en los que se mezclan el
hedor biblico de la mirra y los aromas
voluptuosamente complicados de los
extractos modernos.

De repente, en este lugar musical, en
este fluido y fantéastico lugar, la orquesta
estalla, pintando en algunos trazos
decisivos, ejecutando en su totalidad, con el
dibujo de una herdldica melddica, a
Tannhduser que avanza; —y las tinieblas se
irradian de resplandores, las volutas de
nubes toman formas tormentosas de
cinturas 'y palpitan con elasticas

Thabor o Tabor de Israel tiene 588 metros y se
encuentra aislado en la region de Galilea. Es
significativo tanto para la tradicion judia como para
la cristiana, y en su cumbre se hallan vestigios de
iglesias, ademas de haber sido ocupado por monjes
y eremitas. En este ultimo caso, el monte esta ligado
al acontecimiento de la “transfiguracién” de Cristo
narrado en el Nuevo Testamento, en el que Jesus
cambia su apariencia fisica por un breve lapso para
mostrar su naturaleza divina. Es probable que la
alusion de Huysmans se acerque al monte de Israel
teniendo en cuenta la importancia que le da a la
figura del eremita en su novela 4 rebours, cuyo
personaje es una especie de eremita del arte.
Ademas, las alusiones religiosas propias de la

hinchazones de gargantas; las azules
avalanchas del cielo se pueblan de
desnudeces; gritos de deseos incontenidos,
llamados de estridentes lubricidades,
impulsos que provienen de mas alld de lo
carnal brotan de la orquesta y, por encima
de la ondulante espaldera de las ninfas que
desfallecen y se extasian, Venus se eleva,
pero no ya la Venus antigua, la vieja
Afrodita, cuyos impecables contornos
hacian relinchar a dioses y hombres durante
las  seculares  concupiscencias  del
Paganismo, sino una Venus mas profunda y
mas terrible, una Venus cristiana, jsi el
pecado contra natura de este acoplamiento
de palabras fuera posible!

En efecto, la Belleza inmortal ya no es
mas solo responsable de las alegrias
terrenales, de las excitaciones artisticas y
sensuales tal como lo comprendia la
salacidad plastica de Grecia; es la
encarnacion del Espiritu del Mal, la efigie
de la lujuria omnipotente, la imagen de la
irresistible y magnifica Satanesa® que
apunta, siempre al acecho de las almas
cristianas, sus deliciosas y maléficas armas.

Tal como Wagner la cred, esta Venus,
emblema de la naturaleza material del ser,
alegoria del Mal en lucha contra el Bien,
simbolo de nuestro infierno interior opuesto
a nuestro cielo interno, nos trae de un salto
hacia atrds a través de los siglos, a la
impermeable grandeza de un poema

leyenda wagneriana son también una antesala de la
conversion catolica de Huysmans.

4 El término que utiliza Huysmans es Supéressence,
un vocablo comiin en su escritura, ya que aparece
afios mas tarde de este articulo en el primer capitulo
de la novela La-bas [1891] a propésito del cristo de
Griinewald. Con el uso de esta palabra, la
significacion del texto parece inclinarse mas hacia la
representacion del monte Thabor de Israel, ya que es
alli donde Cristo revela su “superesencia” en la
“metamorfosis”.

® Conservamos el neologismo Satanesse en

castellano.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

20



JULIETA VIDELA MARTINEZ

simbolico de Prudencio®, este Tannhduser’

viviente que, después de afos dedicados al
estupro, se escapa de los brazos de la
demonia® para refugiarse en la penitente
adoracion de la Virgen.

Parece que la Venus del musico es la
descendiente de la Luxuria del poeta, del
blanco bestiario, macerado de perfumes,
que aplasta a sus victimas bajo el impacto
de flores enervantes; parece que la Venus
wagneriana atrae y capta como la mas
peligrosa de las deidades de Prudencio,
aquella cuyo nombre este escritor religioso
solo escribe temblando: Sodomita Libido.

Aunque ella recuerda mediante su
concepto las entidades alegodricas de la
Edad Media, aporta adicionalmente un
toque moderno, insinla una corriente
intelectual de refinamiento en esta masa de
salvajes voluptuosos que corren; afiade, en
cierta forma, sensaciones exasperadas al
bordado ingenuo de épocas antiguas,
asegura, en definitiva, por esta exaltacion
de una sensibilidad nerviosa, la derrota del
héroe, suibitamente iniciada en las lascivas
complicaciones cerebrales de la época
agotada a la que pertenecemos.

Y el alma de Tannhduser flaquea, y su
cuerpo sucumbe. Inundado de inefables
promesas y de ardientes efluvios, cae,
delirante, en los brazos de Nubes
contaminadas que lo abrazan; su
personalidad melddica se esfuma bajo el
Himno triunfante del Mal —y luego la
demoniaca tempestad de la carne que ruge,

5 Aurelio Clemente Prudencio, poeta cristiano de la
época tardoantigua (Calahorra 348 d. C. - 410),
escribio la Psychomachia (392 d. C.). Dicha obra es
uno de los primeros testimonios del cambio del
tradicional caracter amable de Venus vinculado con
la belleza y la fecundidad hacia un aspecto negativo
ligado con las personificaciones de la Lascivia (la
Luxuria, la Voluptas y la Libido). En la obra de
Wagner es Tannhéuser quien tiene que elegir entre el
vicio o la virtud personificadas en Elizabeth y
Venus. Para ampliar los usos que Richard Wagner
hace de la diosa Venus, véase Sanchez Martinez, A.
(2024).

los relampagos sulfurosos y los chorros
fosforicos que retumban en la orquesta se
apaciguan; el incomparable resplandor de
estos grandes metales que parecen una
transposicion de purpuras enceguecedores
y suntuosos oros de Delacroix, se hunden—
y un susurro de una tenuidad deliciosa, un
roce casi percibido de  sonidos
adorablemente azules y aéreamente rosas,
estremece en el éter nocturno que ya se
aclara. — Entonces el alba aparece, el cielo
vacilante emblanquece como pintado con
sonidos blancos del arpa, se tifie de colores
todavia titubeantes que poco a poco se
deciden y resplandecen en el magnifico
aleluya, en el estruendoso esplendor de
timbales y metales. El sol aparece, se
ensancha en haces, revienta el horizonte en
cuya linea se extiende y asciende tal como
del fondo de un lago en el que el
tornasolado relampaguea bajo los rayos que
dicha linea reverbera. A lo lejos, planea el
cantico intercediendo, el cantico augural y
fiel de los peregrinos, limpiando las tltimas
heridas del alma extenuada por la diabdlica
lucha; —y, en una apoteosis de claridad, en
una gloria de Redencion, la Materia y el
Espiritu se abrazan, el Mal y el Bien se
ligan, la Lujuria y la Pureza se anudan con
los dos motivos que serpentean, mezclando
los besos agotados y rapidos de los violines,
las deslumbrantes y dolorosas caricias de
las cuerdas enervadas y tendidas, al corazén
augusto y calmo que se abre, a la melodia
intermediadora, al cantico del alma ahora

7 La comparacion entre Prudencio y Tannhiuser
sintetiza el contexto historico en el que el poeta
hispanolatino escribe su poema en el marco del
reciente triunfo de la Iglesia catdlica por sobre el
paganismo durante el Imperio y la lucha entre el
amor profano y el amor sagrado a la que se enfrenta
el héroe y cantor de la leyenda alemana actualizada
por Wagner. Asi, la lucha de Prudencio y la de
Tannhduser son similares: el catolicismo frente al
paganismo de Prudencio se equipara a la disputa
entre la figura virginal y celestial de Elizabeth y la
Venus profana, voluptuosa y carnal de Wagner.

8Conservamos el neologismo Démone en castellano.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

21



“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

arrodillado, celebrando la definitiva
sumersion, la inquebrantable estabilidad en
el seno de un Dios.

Y tembloroso y alegre, salimos de la
vulgar sala donde el milagro de esta musica
esencial se cumplio, llevando consigo, en
esta necesario recogimiento, el recuerdo
indeleble de esta admirable obertura de
Tannhéuser, de este prodigioso e inicial
compendio de la inmensa grandeza de sus
tres babélicos actos.

2. Comentario

a) Crisis del naturalismo: ruptura de la
unidad y artesania del detalle

En un conjunto de documentos que
reune Grojnowski (1996), hallamos una
resefla de Bourget (2008), el divulgador de
la “teoria de la decadencia” de Baudelaire,
sobre los ensayos de critica de arte que
Huysmans publica bajo el titulo L’Art
moderne [1883] y una carta que le envia
este a Bourget a proposito de dicha resefia
[1887]. La primera caracterizacion que
realiza Bourget sobre el libro de Huysmans
es la siguiente: “passionné, parfois tres
pénétrant, parfois trés partial, — mais un
livre de sincérité, qui dit nettement ce que
I’auteur pense” [apasionado, a veces muy
penetrante, a veces muy parcial, — pero un
libro de sinceridad, que dice claramente lo
que el autor piensa] (Grojnowski, 1996:
109)°. Ademas, agregara que, para precisar
la figura de Huysmans, la opinion publica
ha definido a su autor errébneamente como
naturalista porque ha publicado una que
otra nouvelle en las Soirées de Médan
[1880] pero, en realidad, eso es lo tinico que
tiene en comun con Zola o Maupassant ya
que de la generacion de aquellos escritores,
Huysmans es quien tiene “le «faire» (...) le
plus personnel” [el «hacer» (...) mas
personal] (1996: 109). Por “le faire”

® Todas las traducciones son propias.

podemos entender “el estilo”, el “modo de
escribir” mas personal entre los de su
generacion: Huysmans escapa a las reglas
de la escuela naturalista. Un estilo que
Bourget continuara delimitando como “une
nervosité fine et douloureuse, un gotit amer
de la vie, et un pessimisme nostalgique” [un
nerviosismo fino y doloroso, un gusto
amargo por la vida, y un pesimismo
nostalgico] (1996: 109). El critico define a
Huysmans como modernista por su
innovacion en la escritura, que esta ligada
al nerviosismo con el que escribe, es decir,
con la enfermedad que se manifiesta en la
lengua escrita. Dicho nerviosismo es, a la
vez, “el fondo y la forma” o el estilo en si
mismo. Finalmente, Bourget sefala que de
los dos temas modernos en el arte
contemporaneo (la vida y el suefio)
-opuestos entre si-, la obra de Huysmans,
como la de Moreau, estd regida por el
suefio. Esto es asi porque, segun Bourget, el
artista cierra los ojos y mira hacia su
interior contemplando sus fantasias. Del
mismo modo, la fantasia y el suefio estaran
presentes en la obra Wagner, como asi
también la religion, por lo tanto, es
indudable la relacion manifiesta entre
Wagner, Huysmans y Moreau.

La nocion de enfermedad influida por
las ciencias médicas -a la que hemos hecho
una minima alusion a través de las palabras
de Bourget, quien la reconoce en el estilo
neurdtico de Huysmans-, atraviesa todo el
siglo XIX en la literatura francesa y, como
indica Cabanes (1991), es polisémica y se
vincula con la nocion de cuerpo. Esto se da
porque la época de la Revolucion y el
Consulado marca el nacimiento de la
clinica; asi, el lenguaje fisiologico se
introduce en los distintos campos de las
humanidades, las ciencias sociales y las
artes. No obstante, hay una diferencia entre
la literatura producida antes y después de
1880, es decir, entre la literatura realista y
naturalista por un lado y, por el otro, la

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

22



JULIETA VIDELA MARTINEZ

literatura del decadentismo 'y el
simbolismo. Huysmans escribe a lo largo
de esta linea temporal, en algunas
ocasiones, influido por escritores e ideas
que perfilaron su trabajo -especialmente
por Zola, Flaubert, el realismo y el
naturalismo-, aunque a partir de 1880
comienza a dudar de las teorias y los modos
en boga de la escritura literaria a la vez que
emprende una busqueda de formas distintas
de las ya tradicionales. Asi, la novela
naturalista entra en crisis como también lo
hace el cientificismo a través del cual se
piensa la literatura. Esto se ve, por ejemplo,
en los  Essais de  psychologie
contemporaine en los que Bourget torna las
explicaciones cientificas en psicoldgicas, es
decir, las enfermedades o discapacidades
que antes de 1880 eran percibidas
principalmente en el cuerpo -como el caso
de la deformidad del pie de Hippolyte en
Madame Bovary- pasan a reconocerse en la
psiquis y el interior del individuo, pero
también se percibe en el intento de tomar
distancia de las producciones de las Soirées
de Médan tanto por parte de Huysmans
como también por Bourget a través del
reconocimiento que hace en la resefia sobre
la obra del escritor, donde habla de su
escritura neurotica. Entonces, para los
escritores de fin de siglo, el naturalismo
narra el mundo exterior, y la enfermedad
aparece en el cuerpo de los personajes. Esta
literatura entra en crisis, la enfermedad deja
de ser pensada como objeto exterior, o
desde una mirada externa, para comenzar a
coincidir con la interioridad, la psicologia 'y
el lenguaje de esa misma interioridad.
Cabangs y Larroux (2005) evidencian como
ya en un articulo de Gil Blas [1884],
Maupassant  distinguia dos tipos de
novelistas: “les romanciers objectifs, et les
romanciers metteurs en sceéne, qui recourent
a des procédés opposés pour représenter la
vie intérieure” [los novelistas objetivos, y
los novelistas escenografos, que recurren a
procedimientos opuestos para representar la
vida interior] (2005: 131). Esta crisis del

naturalismo se manifiesta explicitamente
con una carta abierta publicada en 1887,
nuevamente en Gil Blas, por cinco
escritores discipulos de Zola: Bonnetain,
Rosny, Descaves, Margueritte y Guiches.
Dicha carta expresa su desvinculacién del
naturalismo tal como se  venia
desarrollando al reprochar a Zola una
“ignorance médicale et scientifique totale,
une observation superficielle, la rabachage
des vieux clichés, une recherche
systématique de la  pornographie”
[ignorancia médica y cientifica total, una
observacion superficial, la reiteracion de
viejos clichés, un estudio sistematico de la
pornografia] (Raimond, 1985: 25). Asi,
después de 1880, la escuela naturalista se
disuelve, aunque los primeros en plantearse
frente a Zola son Hennique y Huysmans
con A vau-I’eau (2005) y A rebours.

La crisis de la novela naturalista segin
Cabangs coincide también con la crisis del
“gran estilo” que analiza Magris (1993),
ambas reflexiones son las distintas caras de
un mismo cambio sentimental y epistémico.
Uno de los rasgos que los criticos
encuentran en esta época de crisis es la
emergencia y manifestacion de los géneros
literarios que les interesan a los simbolistas,
decadentistas y vanguardistas, esto es: la
nouvelle, el cuento, el poema o el poema en
prosa y otros a medio camino entre la
narraciéon y la poesia que dardn un lugar
predominante a un narrador en busca de la
representacion de la vida interior y sus
enfermedades, como la neurosis y los
nervios. Asimismo, la novela “fin-de-
siecle” 0 “le période qui va des années 1884
a La Recherche du temps perdu” [el periodo
que va desde los afos 1884 a En busca del
tiempo perdido] (Cabanes y Becker, 2001:
35) se convierte en un laboratorio de
hibridacion de géneros y se pone en crisis el
cientificismo, retornando al espiritualismo.
Con la “muerte del naturalismo” lo que se
busca proclamar, en verdad, es la “muerte
del cientificismo”, pero esto no ocurre
drasticamente, sino de manera paulatina

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

23



“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

debido a la fuerte influencia de la “Teoria
de la decadencia” de Bourget y de otros
escritores como Villiers de L’Isle-Adam,
quien en muchas de sus obras manifiesta
una burla al cientificismo, por ejemplo, en
L Eve future [1886].

A partir de 1882, entonces,
evidenciamos el camino de reflexion critica
sobre el modo de escribir novelas
naturalistas en las mismas obras de
Huysmans. En este afio, el autor publica A
vau-l’eau. Esta nouvelle es el inicio del
viaje de autocritica en el que todavia queda
una materialidad naturalista—un empleado
del ministerio como Folantin que desea una
cena lista a la salida del trabajo y que por
ello visita bares en decadencia—, es decir,
se percibe la teoria que Zola ya habia
expuesto en Le roman expérimental [1880].
Sin embargo, Folantin ya es el prototipo de
soltero que no solo le tiene asco a la vida y
a su magro salario, sino que ademas se
considera inapto para los placeres carnales,
radicando en esta ultima caracteristica la
imagen del inutil relevante para el esteta del
decadentismo. En 1883, Huysmans escribe
su novela mas conocida, A rebours, al
tiempo que publica L ‘art moderne resefiado
por Bourget. En 1885, publica su impresion
pictorica sobre la obra Tannhduser en la
Revue Wagneriénne. Este aino es decisivo
para la exposicién de su distanciamiento
respecto de Zola y del naturalismo: la
critica y la écfrasis de la pintura y la musica
se funden como germen de la nueva
escritura que estd en constante cambio. De
hecho, en uno de los escasos estudios
recientes sobre este texto, Arnaud Vareille
lo define como un punto nodal que
manifiesta la tension entre la representacion
por lo real mas trivial y el impulso por la
busqueda del ideal del esteta (2016). Para
1891, Huysmans habra pasado ya la época
del decadentismo e ingresa en una etapa
conocida como satanismo. En ese afo,
publica su novela La-bas, cuyo
protagonista, Durtal, se esfuerza por
escribir una novela basada en el personaje

historico de Gilles de Rais. Reflexionando
sobre cdmo componer la obra, se da cuenta
de que “teorias que habia creido
inquebrantables ahora se deshacian, se
hacian polvo poco a poco, le llenaban el
espiritu como escombros” (Huysmans,
2015: 18). Esas teorias son tanto las del
naturalismo como las del decadentismo, por
ello, Durtal llega a la conclusién de que
deberia escribir una novela a doble camino
que cuente con “la veracidad del
documento, la precision del detalle, la
lengua adornada y nerviosa del realismo,
pero también habria que hacerse posero del
alma, (...) hacer, en una palabra, un
Naturalismo espiritualista” (2015: 19).
Como puede observarse, lo que prevalece
en su reflexion sobre la estética literaria, es
la tension entre lo real y lo ideal. Durtal
recuerda y revive la contemplacion de La
crucifixion de Griinewald, obra renacentista
que le revela lo que él persigue como
“naturalismo espiritualista”. Es
incuestionable, entonces, que la pintura
trasladada al lenguaje literario propicia la
crisis de la novela naturalista y domina la
renovacion estética desde la mirada de
Huysmans, pero hay algo mas que
encontramos en comun en dicha crisis: la
religion. En general, los antihéroes
huysmansianos se ven tentados a recaer en
ella por algiin motivo vinculado con el arte.
Posiblemente un arte religioso le permita a
Huysmans combatir el positivismo y el
“americanismo” como materia esencial de
la vida y de la novela naturalista. De ahi que
des Esseintes se encierre en su Tebaida y
adore las pinturas de Moreau como la
Salomé, que también toma el tema de la
Biblia. Otro tanto ocurre con las
impresiones que Huysmans escribe de
Tannhéuser en 1885 —todavia muy lejos de
convertirse al catolicismo — y con la
revelacion estética que vive Durtal a la luz
de la Crucifixion de Griinewald.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

24



JULIETA VIDELA MARTINEZ

b) El wagnerismo en la propuesta
huysmansiana

La critica de arte pictorico y las
numerosas ¢écfrasis en las obras de
Huysmans eclipsan la atencion tanto del
autor como de la critica sobre su obra,
motivo por el cual parece quedar poco lugar
para establecer relaciones con la musica.
Aunque Villar indica en uno de los pocos
trabajos sobre Huysmans y la obra de
Wagner que “Huysmans's knowledge of
Wagner was superficial and mediated
through acquaintances” [El conocimiento
sobre Wagner que tenia Huysmans era
superficial y mediado por conocidos]
(2006, §1), en la ultima edicion de A
rebours, Pierre Jourde anota que Huysmans
asiste el 3 de abril de 1885, junto a
Mallarmé, a un concierto de Wagner en el
Théatre du Chateau-d’Eau (Huysmans,
2022: 356). Sin embargo, parece haberlo
hecho precisamente porque Dujardin le
solicit6 un articulo para su Revue
wagnérienne (2022: 561). Asimismo,
Béatrice Didier afirma que la iniciacion de
Huysmans en la obra wagneriana ha sido
tardia e incompleta (1985: 295). Por otra
parte, Mercier (1975) sostiene que, a pesar
de tener amistades que conocen bastante
sobre la obra de Wagner, como Villiers de
L’Isle Adam y Mallarmé, Huysmans no
busco profundizar sus conocimientos en
este tema, ni siquiera en su estancia en
Alemania en 1888. Por ello, las unicas
referencias explicitas a Wagner en su obra
son la evocacion sobre la Obertura de 1885
aqui traducida y el capitulo XV dedicado a
la musica en 4 rebours de 1884. Si bien, las
referencias a Wagner no son numerosas,
Didier recalca la presencia constante de la
musica como campo artistico, no solo como
referente en las obras de Huysmans, sino
también como estilo en la introduccion de

"0 Para consultar sobre los primeros escritos acerca

de Wagner en Francia, ver “Les premiers curieux:
Nerval” (Cceuroy, 1965).

la melodia gregoriana en el género
novelesco (1975: 294-296).

Quien inicia la divulgacion sobre la
obra de Wagner es Baudelaire con su texto
Richard Wagner et Tannhduser a Paris
[1861]. De hecho, este ensayo es la
exposicion de “la conjuncion de dos
pensamientos basicos de las artes
occidentales en la segunda mitad del siglo
XIX: el de Richard Wagner y el de Charles
Baudelaire” (Botero Garcia, 2013: 510).
Aunque Nerval y Gautier, como primeros
resefladores, escribieron algunas notas
sobre la musica de Wagner a partir de
1850'°, quien logra allanar el paso a la
teoria y la obra del compositor en Paris, y
particularmente en el &mbito de la
literatura, es Baudelaire, pero con Ia
intencion de construir y profundizar un
nuevo estilo literario. De ahi que el objetivo
que movilice a Dujardin a crear la Revue
wagnérienne en 1885 sea, como sefiala
Guichard (1963), profundizar el aspecto
filosofico y simbdlico. Asi, cuando
Huysmans escribe el poema en prosa, deja
en evidencia que se ha servido del articulo
de Baudelaire, cuya literatura es, a su vez,
junto con la de Mallarmé, un modelo
importante en el proceso de transformacion
de su escritura. De ahi que Vareille
comprenda el texto wagnerista de
Huysmans como un ejercicio de estilo
(2016), habito bastante comun hacia el
cambio de siglo: no olvidemos los
ejercicios de estilo proustianos que lindan
con el decadentismo.

Antes de este poema en prosa, en A
rebours, Huysmans parece presentar una
mirada mas tedrica y distante hacia la obra
de Wagner, pero no menos significativa
para la comprension de su estética en
construccion durante esa época. En el
capitulo XV dedicado a la musica, des
Esseintes manifiesta su preferencia por el

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

25



“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

canto gregoriano, una forma melddica que
en el presente es considerada como caduca,
pero que “era, en realidad, la voz de la
antigua Iglesia, el alma de la Edad Media
(...)” (Huysmans, 2000: 345). Esta, como
los «Lieder» de Schubert, lo trasladan a otra
época antigua, a “sitio[s] despoblados[s] y
silencioso[s]” (2000: 349), en definitiva,
esta es la musica que repercute sobre sus
nervios. Frente a este gusto particular
aparece la referencia a Wagner, cuya obra
le parece imposible de fragmentar sin
perder el sentido y afirma que:

esas melodias, organizadas como los
capitulos de una obra que se van
completando reciprocamente y se
dirigen todos juntos hacia una misma
conclusion, le servian al autor para
trazar a lo largo de ellas el caracter de
sus  personajes,  encarnar  Sus
pensamientos y revelar sus
motivaciones (...), y que, por lo tanto,
sus ingeniosos y persistentes retornos
solo resultaban comprensibles a los
oyentes que seguian el desarrollo del
tema desde su exposicion y que veian
como los personajes iban precisandose
poco a poco y evolucionando en
relacion con su entorno del que no
podian ser separados sin verlos perecer,
como las ramas desgajadas de un arbol.
(Huysmans, 2000: 348)

Ante esta critica, no se sabe si
Huysmans comprendié erroneamente la
teoria de la obra de arte total que se basa en
la correspondencia o la hermandad de las
artes o si su cuestionamiento se aproxima a
su propio interés por trabajar el detalle, pero

" André Cceuroy realiza uno de los primeros
estudios sobre el wagnerismo en Francia y hace
referencia al capitulo XV de 4 rebours en relacion
con el comentario de la obertura por parte de
Huysmans como asi también establece una similitud
entre Zola y Wagner sosteniendo que el leitmotiv es
utilizado en las novelas de Zola con las mismas
consecuencias que en los dramas wagnerianos. Para
ampliar la relacion entre el naturalismo y Wagner,
véase Ceeuroy (1965).

en cualquier caso, Huysmans podria estar
diciendo lo mismo de algunas novelas de
Zola, de alli que el nacimiento de la crisis
de la novela naturalista y la fragmentacion
tengan origen en esta novela'!. Asimismo,
la comparacion con “las ramas desgajadas
de un éarbol” es muy ilustrativa para
entender la concepcion de arte que estd
pensando Huysmans, puesto que, si nos
introducimos en su logica, este escritor —
distanciandose de una idea como la rama,
que necesita de las otras partes del arbol
para adquirir significado— abogaria, en su
lugar, por el trabajo detallado de la
manzana, por ejemplo, como fruto que
historicamente ha adquirido multiples
significados y que a la vez nos remite al
manzano del que proviene!'?. Si bien se
piensa aqui en una analogia que permita
comprender la mirada huysmansiana acerca
de la estética literaria, no debemos pasar
por alto que se focaliza sobre un elemento
de la naturaleza, dimension de la que, desde
Baudelaire en  adelante, y muy
especialmente en el mismo Huysmans,
tomaran distancia despotenciandola. De ahi
que el texto sobre La obertura inicie con la
imposibilidad de crear un paisaje por parte
de la naturaleza: “En un paisaje que la
naturaleza no sabria crear”. Por oposicion a
dicha naturaleza, la correspondencia entre
las artes —aqui liderada por la musica antes
que por la pintura— es quien tiene la
potestad de la creacion.

Esta ultima referencia a la obra de
Wagner que Huysmans concreta en La
obertura tiene, al menos, cuatro aspectos
fundamentales en donde ensaya su nuevo

12 Puede ser de gran utilidad tener en mente el texto
“Manzanas silvestres” encontrado en la compilacion
Primavera de H. D. Thoreau (2022), donde el
escritor estadounidense cuenta la significacion que
tuvo la manzana para los griegos, los romanos, el
Antiguo Testamento, Homero y Herddoto, entre
otros.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

26



JULIETA VIDELA MARTINEZ

estilo de prosa. Podriamos enumerarlos de
la siguiente manera: en primer lugar, un
estado onirico, tal como lo reconoce
Mercier (1975: 229); en segundo lugar, la
presencia de la religion que remite a la
época de la antigliedad tardia; como tercer
elemento, la transposicion de la musica al
lenguaje pictorico y literario y, finalmente,
la referencia a la obertura como pieza
musical dentro de un conjunto del que
adquiere cierta autonomia.

El estado onirico se hace presente desde
las paletas de colores a las imagenes
mitoldgicas y fantésticas que ofrece la obra
de Wagner, tal como la aparicién de Venus
en sus nubes irisadas. La obertura se
convierte, para Huysmans, en un paisaje de
“quimeras visuales” al que ningin pintor
tiene acceso, excepto en la imaginacion de
los suefios, lo que denota la busqueda del
arte por el ideal. La relacion entre la prosa
onirica y la pintura mas tarde se hace
esencial en Huysmans, una prueba de ello
es la nouvelle En rade [1887], cuyo
protagonista, Jacques Marles, tiene un
suefio que es, a la vez, una reescritura de la
écfrasis de los cuadros de Moreau realizada
en el capitulo V de A rebours. No
olvidemos tampoco que desde 1883,
Bourget ya sefiala en su resefia sobre L 'Art
moderne que el suefio es tema sobre el que
trabajan tanto Huysmans como Moreau. Sin
embargo, el suefio no consiste solo en la
tematica, sino también en el estilo total.'?
La presencia de la religion también es
principal en la metamorfosis del estilo
huysmansiano desde 1884 hasta su etapa de
conversion catélica. De ahi que para des
Esseintes (4 rebours), las obras mas
importantes de Flaubert sean La fentation
de Saint Antoine y Salammbao, que la época
evocada constantemente sea la de la
decadencia latina y que sus ejercicios
estéticos se parezcan tanto a los ejercicios
espirituales de San Ignacio de Loyola, o que

'3 Dejamos mencionado este punto debido a que es
relevante para el trabajo mayor al que pertenecen

para la nueva formulacion de un
“naturalismo espiritualista”, Durtal (La-
bas) se remonte a la pintura de la
Crucifixion de Griinewald. En el poema en
prosa sobre la obertura, las referencias a la
religion cristiana ya son propias de la obra
de Wagner, pero lo que convierte a la
obertura en un fresco huysmansiano es la
comparacion entre Tannhduser, el héroe de
la leyenda germana que toma Wagner, y
Prudencio, el poeta cristiano de la
antigiiedad tardia que cristianiza y
resignifica la Venus antigua. Respecto de la
pintura, es comun en sus textos el trabajo
sobre écfrasis de obras del renacimiento, de
Goya, Durero, Moreau, entre otros, a las
que dota, en su escritura, de movimiento —
dimension de la que carece la pintura— y
de ese modo, narra no solo una descripcion,
sino también la historia a la que alude la
pintura, inventa diversas posibilidades,
evoca textos de la Biblia, como por
ejemplo, las écfrasis de las Salomé de
Moreau que al mismo tiempo habilitan un
versiculo del libro de Mateo del Nuevo
Testamento en el V capitulo de 4 rebours.
No obstante, el trabajo que realiza en el
poema en prosa ya no consiste en trasladar
una imagen pictorica al lenguaje literario y
dotarlo de movimiento, sino mas bien en
“fotografiar”, pausar o ralentizar los
movimientos de la Obertura, asignar
colores, gamas y tonalidades a los sonidos,
establecer ~ comparaciones  historicas,
interpretar y significar, finalmente, bajo la
palabra poética. De ahi que Vareille
sostenga que Huysmans, con este ejercicio
de estilo, reafirma la primacia de las
palabras sobre la musica, por oposicion al
simbolismo de Verlaine que aligera el
verbo y aproxima la escritura a la musica
(2016). Si bien el poema es recargado de
adjetivos, el resultado termina simulando la
idea de obra de arte total wagneriana en el
proceso de fusidon entre las artes ya que,

estas investigaciones aunque no lo desarrollamos
aqui por falta de espacio.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

27



“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

como afirmaba Wyzewa, defensor del
wagnerismo, este modo de proceder es la
intencion comun de los wagnéristes (2016,
159). Por dultimo, no es azaroso que
Huysmans se haya detenido en la Obertura
y la reinterprete desprendiendo nuevos
significados. Si tenemos en cuenta la critica
a la obra de Wagner anteriormente citada
que realiza un afio antes de este poema en
el capitulo XV de 4 rebours, observaremos
que alli estd la clave de su nuevo trabajo
estético entre 1884 y 1887: la tension entre
la unidad y la fragmentacion de la obra que
hemos ejemplificado mas arriba con la
manzana y el manzano. La obertura de
Tannhduser que inspira a Huysmans a
escribir el poema onirico se destaca por ser
una pieza introductoria de tipo “mosaico”
en el que aparecen motivos de toda la obra,
uno tras otro. Luego de Wagner, este tipo
de pieza cae en desuso y da paso a lo que se
conoce como “preludio”. Lo interesante de
la obertura mosaico es que se asemeja a la
manzana o al detalle que reune todos los
elementos de la obra pero que a la vez
puede separarse de la misma y continua
conservando su propio significado. Algo
similar ocurre mas tarde, por ejemplo, con
“Un amour de Swann”, una pieza de Du
coté de chez Swann, salvando la diferencia
de que en realidad no se encuentra al
principio de toda la Recherche, sino
después de “Combray”. La historia
adquiere motivos que reaparecen a lo largo
de toda la Recherche y a la vez es posible
de leerse de manera autonoma, como lo
destacan algunas criticas, como las de
Beckett (2008) y Klossowski (2021). Asi,
damos cuenta de que a pesar de ser un texto
de Huysmans pocas veces mencionado en
el conjunto de su obra, este poema posee, al
menos, estas cuatro claves de lectura
esenciales no solo para la comprension de
su propia obra, sino también para la crisis

4 Hemos dejado de lado otras referencias relevantes
de los textos de Bourget y Nietzsche por falta de
espacio, pero otros indicios que nos remiten
directamente a la novela y al estilo huysmansiano se

de la novela naturalista y la construccion de
la novela del siglo XX.

c) Conclusiones: tension entre la idea
de “obra de arte total” y el trabajo
sobre el detalle

Uno de los textos mas conocidos acerca
de la critica de la idea de obra de arte total,
es decir, sobre la teoria y, principalmente,
la obra de Wagner es “El caso Wagner” de
Nietzsche (2003) publicado en 1888, no
solo por la dureza con la que arremete
contra Wagner, su antiguo maestro, sino
también por la lectura que hace de la
“Teoria de la decadencia” desarrollada por
Bourget en su estudio sobre Baudelaire
(2008) en 1883. En este ultimo texto, el
francés habla sobre la autonomia del
individuo y la autonomia de la frase y la
palabra. Esta idea le permite pensar a
Nietzsche la estructura de las obras del
compositor romantico y del arte europeo
moderno en general. A partir de ello,
sostiene que, en realidad, sus obras no son
mas que un trabajo sobre las partes mientras
que “El todo ha dejado en absoluto de vivir.
Es algo compuesto, sintetizado, artificial, es
un artefacto” (2003: 198). Y este estilo de
trabajo es para Nietzsche “miniaturista”,
anima a las partes, las resalta, haciendo que
el todo pierda la vida, el sentido, es una
“poetizacion del detalle” (2003: 200). La
critica de Nietzsche realizada en 1888 hacia
Wagner, la literatura francesa y el arte
moderno en general, aunque revela casi
explicitamente la lectura de los ensayos de
Bourget —mas alld de que se conocen
escritos y correspondencia entre ellos— no
deja de remitirnos principalmente a A
rebours 'y, tal vez, al poema aqui
traducido'. Como hemos visto en el
apartado anterior, Huysmans nos deja su
clave estética y la que vendra en el siglo XX

relacionan con la neurosis y la enfermedad que
Nietzsche le adjudica tanto a la obra de Wagner
como al “estilo de decadencia” de fin de siglo.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

28



JULIETA VIDELA MARTINEZ

en la critica que ejerce sobre la obra de
Wagner desarrollada en el capitulo XV de
sunovela. Donde Huysmans ve en el drama
de Wagner un conjunto indivisible que no
puede  dispersar sus  componentes
conservando una significacion autéonoma,
Nietzsche se horroriza por lo contrario:
considera que hay un trabajo de
miniaturista que dispersa
heterogéneamente sus elementos
rompiendo el sentido de la totalidad. De ahi
que la critica de arte realizada por
Huysmans, tiempo mas tarde, en Certains
[1889], no sea solo critica, sino también una
prosa poética que juega con el miniaturismo
y la significacion del detalle. Asi, hablando
de una exposicion de obras de Moreau en
1886 después de describir algunas pinturas,
dice: “Lejos de esta sala, en la oscura calle,
el recuerdo deslumbrado de estas obras
persistia, pero las escenas no aparecian mas
en su conjunto, se diseminaban en Ia
memoria, en sus infatigables detalles, en
sus minucias de accesorios extrafios”
(Huysmans, 2016: 151-152). En este
sentido, si hay algo que Huysmans, como
buen diletante, encontr6 en la teoria y la
obra de Wagner, es la hermandad entre las
artes que dialoga con la correspondencia de
Baudelaire, pero, sobre todo, aquello que
tiene en comun con su proyecto estético
desde 1884: la poetizacion del detalle con
significacion auténoma, como la Obertura
de Tannhiuser.

Referencias bibliograficas

Bourget, P. (2008) Baudelaire y otros estudios
criticos. Cordoba: El copista.

Beckett, S. (2008). Proust y otros ensayos. Santiago
de Chile: Universidad Diego Portales.

Botero Garcia, M. (2013). “Richard Wagner y
Tannhduser en Paris de Charles
Baudelaire”. Mutatis Mutandis. Vol.
6 (2), 509-536.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/artic
ulo?codigo=5012655

Cabangs, J.-L. (1991). Le Corps et la Maladie dans
les récits realistes (1856-1893). Paris:
Klincksieck.

Cabangs, J.-L. & Becker, C. (2001). Le Roman au
XIXe siecle: [l'explosion du genre.
Paris: Bréal.

Cabangs, J.-L.& Larroux, G. (2005). Critique et
theorie littéraires en France (1800-
2000). Paris: Belin.

Ceeuroy, A. (1965). Wagner et [’esprit romantique.
Wagner et la France. Le wagnérisme
littéraire. Paris: Gallimard.

Didier, B. (1985). “La référence musicale”, Les
Cahiers de L’Herne. Huysmans.
Paris: Editions de L’Herne.

Guichard, L. (1963). La musique et les lettres en
France au temps du wagnérisme.
Paris: Presses Universitaires de
France.

Grojnowski, D. (1996). Le sujet d’A rebours. Paris:
Presses Universitaires du Septentrion.

Huysmans, J.-K. (1993). “L’Ouverture de
Tannheeuser”. Revue wagnérienne.
Vol. 1. 59-62.
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6
k19995b/f4.vertical

——————————————— (2005). Romans 1. Marthe. Les sceurs
Vatard. Sac au dos. En ménage. A
vau-l’eau. A rebours. En rade. Un
dilemme. La retraite de monsieur
Bougran. Paris:Robert Lafont.

--------------- (2015). Allé lejos. Madrid: Valdemar.

--------------- (2016). El arte moderno. Algunos.
Madrid: Tecnos.

--------------- (2022). A rebours. Paris: Gallimard.

Klossowski, P. (2021). Sobre Proust. Buenos Aires:
Cactus.

Magris, C. (1993). El anillo de Clarisse: tradicion y
nihilismo en la literatura moderna.
Espaiia: Ed. Universidad de Navarra.

Mercier, A. (1975). "Huysmans et l'attrait du
wagnérisme. Meélanges  Pierre
Lambert consacrés a Huysmans. 225-
229. Paris: Nizet

Nietzsche, F. (2003). El caso Wagner. Escritos
sobre Wagner. Madrid: Biblioteca
Nueva.

Raimond, M. (1985). La crise du roman. Des
lendemains, du naturalisme aux
années vingt. Paris: Librairie José
Corti.

Sanchez Martinez, A. (2024). “La diosa Venus en
Tannhduser de Wagner”, Trama y

Fondo. 1-15.
https://www.tramayfondo.com/activi

congreso/las_diosas/downloads/sanc
hez-martinez-andres.pdf

Thoreau, H. D. (2022). “Las manzanas silvestres”.
Primavera. Buenos Aires: Godot.

Revista de Lengua y Literatura N°43. Afio 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

29


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5012655
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5012655
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k19995b/f4.vertical
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k19995b/f4.vertical
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf

“LA OBERTURA DE TANNHAUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCION Y COMENTARIO

Vareille, A. (2016). “L’Ouverture de Tannhéduser ou
I’imagination concrete de
Huysmans”, Huysmans et les arts.
Paris: Garnier.

Villar, A. (2006). “The Gesamtkunsthaus: Music in
A rebours”. Image [&] Narrative.

Online Magazine of the Visual
Narrative.
https://www.imageandnarrative.be/in
archive/house_text museum/villar.ht
m

Revista de Lengua y Literatura N°43. Ao 2025: 19-30. ISSN 2408-4646

30


https://www.imageandnarrative.be/inarchive/house_text_museum/villar.htm
https://www.imageandnarrative.be/inarchive/house_text_museum/villar.htm
https://www.imageandnarrative.be/inarchive/house_text_museum/villar.htm

