
 
 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
19 

 

“La obertura de Tannhäuser” de J. K. Huysmans. 
Traducción y comentario1 

Julieta Videla Martínez∗ 
Universidad Nacional de Córdoba 

 julieta.videla.martinez@mi.unc.edu.ar 
 

Fecha de recepción: 24/02/25 
Fecha de aceptación: 01/09/25 

 
RESUMEN 
      Este trabajo ofrece en primer término una traducción al castellano y luego un comentario sobre “La obertura 
de Tannhäuser”, un poema en prosa de Joris Karl Huysmans publicado en la Revue wagnérienne [1885] dirigida 
por Édouard Dujardin. El texto es un hallazgo, en primer lugar, porque se trata de una reflexión sobre la música y 
la obra de Wagner en un escritor que se destaca por la crítica pictórica y que conoce escasamente el mundo de la 
música. En segundo lugar, aunque ignore esta forma de arte porque su fuerte es la pintura, la novela À rebours 
[1884], delata cierta aproximación no solo a la obra de Wagner, sino también a la teoría de la Gesamtkunstwerk 
[obra de arte total]. Finalmente, el texto es relevante desde el punto de vista técnico en cuanto que la escritura del 
crítico traslada la representación y la música wagnerianas a los lenguajes pictórico y literario, denotando así la 
“correspondencia” entre las diferentes artes y la hermandad entre Wagner y Moreau. El hallazgo y la traducción 
de “L’Ouverture de Tannhæuser” nos permitirá comprobar la importancia de la teoría wagneriana en la crisis de 
la novela naturalista que Huysmans desencadena con la escritura de À vau-l’eau [1882] y À rebours y cómo dicha 
teoría formará parte de un nuevo modo de escritura literaria que se debate entre la producción de una “obra de 
arte total” y el trabajo del detalle en el que dicha totalidad se desdibuja. 
 
Palabras clave: Wagner y Huysmans. Obra de arte total. Wagnerismo francés. Totalidad y detalle. 
 

“The Tannhäuser Overture” by J. K. Huysmans. 
Translation and commentary. 

ABSTRACT 
      This work offers first a translation into Spanish and then a commentary on “La obertura de Tannhäuser”, a 
prose poem by Joris Karl Huysmans published in the Revue wagnérienne [1885] directed by Édouard Dujardin. 
Firstly, the text is a discovery, because it is a reflection on Wagner's music and work by a writer who is known 
for his pictorial criticism and who has little knowledge of the world of music. Secondly, although he ignores this 
art form because his forte is painting, the novel À rebours [1884], reveals a certain approximation, not only to 
Wagner's work, but also to the theory of the Gesamtkunstwerk [total work of art]. Finally, the text is relevant from 
the technical point of view in that the critic's writing transfers Wagnerian representation and music to the pictorial 
and literary languages, thus denoting the “correspondence” between the different arts and Wagner and Moreau’s 
brotherhood. The discovery and translation of “L'Ouverture de Tannhæuser” will allow us to verify the importance 
of Wagnerian theory in the crisis of the naturalistic novel that Huysmans triggers with the writing of À vau-l'eau 
[1882] and À rebours and how this theory will be part of a new mode of literary writing that struggles between 
the production of a “total work of art” and the work of detail in which this totality is blurred. 
 
Key words: Wagner and Huysmans. Total work of art. French Wagnerism. Totality and detail. 

 
 

1  Agradezco a los evaluadores de este artículo que facilitaron bibliografía de difícil acceso y brindaron sugerencias 
que permitieron mejorar tanto la traducción como el comentario del texto. 

* Es doctoranda en Letras becada por CONICET. Es profesora en Literatura Española I y en Literatura Europea 
Comparada (UNC). Autora y coautora de traducciones sobre literatura francesa del siglo XIX (realismo y 
romanticismo), como así también de diversos artículos sobre literatura europea y estética literaria. Ha sido becada 
en el marco de su doctorado para realizar estancias de investigación en Francia, España y Brasil. El presente 
trabajo se enmarca en su proyecto de doctorado y en investigaciones orientadas a las nociones de estilo y 
autonomía del arte en literaturas europeas y transnacionales. 

  

mailto:julieta.videla.martinez@mi.unc.edu.ar


“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
20 

 

1. Traducción de la “La obertura de 
Tannhäuser”2 

 
n un paisaje que la naturaleza no 
sabría crear, en un paisaje en el que 
el sol se desvanece hasta la exquisita 

y suprema dilución del amarillo de oro, en 
un paisaje sublimado en el que, bajo un 
cielo enfermizamente luminoso, las 
montañas opalizan sobre azulados valles el 
blanco cristalizado de sus cimas; en un 
paisaje inaccesible a los pintores, porque se 

 
2 “L’Ouverture de Tannhäuser” 
 
      Dans un paysage comme la nature n’en saurait 
créer, dans un paysage où le soleil s’apâlit jusqu'à 
l’exquise et suprême dilution du jaune d’or, dans un 
paysage sublimé où sous un ciel maladivement 
lumineux, les montagnes opalisent au-dessus des 
bleuâtres vallons le blanc cristallisé de leurs cimes 
; dans un paysage inaccessible aux peintres, car il 
se compose surtout de chimères visuelles, de 
silencieux frissons, et de moiteurs frémissantes 
d’air, un chant s'élève, un chant singulièrement 
majestueux, un auguste et pacifiant cantique élancé 
de l'âme des las pélerins [sic] qui s’avancent en 
troupe. 
      Et ce chant, sans effusions féminines, sans 
câlines prières s'efforçant d’obtenir par les 
hasardeuses singeries de la grâce moderne le 
rendez-vous réservé d’un Dieu, se développe avec 
cette certitude de pardon et cette conviction de 
rachat qui s’imposèrent aux humbles et suggestives 
âmes du Moyen-Age. 
      Adorant et superbe, mâle et probe, il déduit 
l’épouvantable fatigue du Pêcheur descendu dans 
les caves de sa conscience, l’inaltérable dégoût du 
Voyant spirituel mis en face des iniquités et des 
fautes accumulées dans ces redoutes et il affirme 
aussi, après le cri de foi dans la rédemption, le 
bonheur surhumain d’une nouvelle, l’indicible 
allégresse d’un cœur neuf éclairé, tel qu’un Thabor, 
par les divins rayons de la mystique Supéressence. 
      Puis ce chant s’affaiblit et peu à peu s'efface ; 
les pélerins [sic] s'éloignent, le firmament 
s’assombrit, la paille lumineuse du jour s’atténue et 
bientôt l’orchestre inonde de lueurs crépusculaires 
l’invraisemblable et authentique site. C’est une 
dégradation de teintes, une poussière de rais, un 
mica de sons, qui se meurent avec le dernier écho du 
cantique perdu au loin ; — et la nuit tombe sur cette 
immatérielle nature, créée par le génie d’un homme, 

maintenant repliée sur elle-même dans une inquiète 
attente. 
      Alors un nuage irisé des morbides couleurs de la 
flore rare, des violets expirés, des roses agonisants, 
des blancs moribonds des anémones, se déroule puis 
éparpille ses moutonneux flocons dont les 
ascensionnelles nuances se foncent, exhalant 
d’inconnus parfums où se mêlent le relent biblique 
de la myrrhe et les senteurs voluptueusement 
compliquées des extraits modernes. 
      Soudain, dans ce site musical, dans ce fluide et 
fantastique site, l’orchestre éclate, peignant en 
quelques traits décisifs, enlevant de pied en cap, 
avec le dessin d’une héraldique mélodie, 
Tannhäuser qui s'avance ; — et les ténèbres 
s’irradient de lueurs, les volutes des nuées prennent 
des formes tourmentées de hanches et palpitent avec 
d’élastiques gonflements de gorges ; les bleues 
avalanches du ciel se peuplent de nudités ; des cris 
de désirs incontenus, des appels de stridentes 
lubricités, des élans d'au delà charnel, jaillissent de 
l’orchestre et, au dessus de l’onduleux espalier des 
nymphes qui défaillent et se pâment, Vénus se lève, 
mais non plus la Vénus antique, la vieille Aphrodite, 
dont les impeccables contours firent hennir pendant 
les séculaires concupiscences du Paganisme, les 
dieux et les hommes, mais une Vénus plus profonde 
et plus terrible, une Vénus chrétienne, si le pêché 
contre nature de cet accouplement de mots était 
possible !  
      Ce n’est plus, en effet, l’immarcescible Beauté 
seulement préposée aux joies terrestres, aux 
excitations artistiques et sensuelles telle que la 
salacité plastique de la Grèce la comprit ; c’est 
l’incarnation de l’Esprit du Mal, l’effigie de 
l’omnipotente Luxure, l’image de l’irrésistible et 
magnifique Satanesse qui braque, sans cesse aux 
aguets des âmes chrétiennes, ses délicieuses et 
maléfiques armes. 
       

E 



JULIETA VIDELA MARTÍNEZ 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025:  19-30. ISSN 2408-4646 

 
19 

 

compone sobre todo de quimeras visuales, 
de estremecimientos silenciosos, y de 
humedades temblorosas de aire, un canto se 
eleva, un canto singularmente majestuoso, 
un canto augusto y pacificador surgido del 
alma de los peregrinos que se acercan en 
grupo. 
      Y este canto, sin efusiones femeninas, 
sin afectuosas plegarias que se esfuerza por 
obtener, mediante azarosas monerías de la 
gracia moderna, la cita reservada de un 
Dios se desarrolla con esta certeza de 
perdón y esta convicción de reparación que 

 
Telle que Wagner l’a créée, cette Vénus, emblème 
de la nature matérielle de l'être, allégorie du Mal en 
lutte avec le Bien, symbole de notre enfer intérieur 
opposé à notre ciel interne, nous ramène d’un bond 
en arrière à travers les siècles, à l’imperméable 
grandeur d’un poème symbolique de Prudence, ce 
vivant Tannhäuser qui, après des années dédiées au 
stupre, s’arracha des bras de la victorieuse Démone 
pour se séfugier [sic] dans la pénitente adoration de 
la Vierge. 
      Il semble que la Vénus du musicien soit la 
descendante de la Luxuria du poète, de la blanche 
Belluaire, macérée de parfums, qui écrase ses 
victimes sous le coup d'énervantes fleurs ; il semble 
que la Vénus wagnérienne attire et capte comme la 
plus dangereuse des déités de Prudence, celle dont 
cet écrivain religieux n’écrit qu’en tremblant le nom 
:  Sodomita Libido. 
      Mais bien qu’elle rappelle par son concept les 
allégoriques entités du Moyen-Age, elle apporte en 
sus un piment moderne, insinue un courant 
intellectuel de raffinement dans cette masse de 
sauvages voluptés qui coulent ; elle ajoute, en 
quelque sorte, des sensations exaspérées au naïf 
canevas des anciens âges, assure plus certainement 
enfin, par cette exaltation d’une acuité nerveuse, la 
défaite du héros, subitement initié aux lascives 
complications de cervelle du temps épuisé où nous 
sommes. 
      Et l'âme de Tannhäuser fléchit, et son corps 
succombe. Inondé d’ineffables promesses et 
d’ardents effluves, il tombe, délirant, dans les bras 
des polluantes Nuées qui l’enlacent ; sa personnalité 
mélodique s’efface sous l’hymne triomphant du Mal 
— plus la démoniaque tempête de la chair qui rugit, 
les éclairs sulfureux et les jets phosphoriques qui 
grondent dans l’orchestre s’apaisent ; 
l’incomparable éclat de ces grands cuivres qui 
semblent une transposition des aveuglantes 
pourpres et des somptueux ors de Delacroix, 

se imponían a las humildes y sugestivas 
almas de la Edad Media. 

Adorador y soberbio, viril y probo, 
tiene como consecuencia la espantosa 
fatiga del Pecador que ha descendido a las  
profundidades de su consciencia, la 
repugnancia inalterable del Vidente 
espiritual frente a las iniquidades y las faltas 
acumuladas en estos reductos, y afirma 
también, después del grito de fe en la 
redención, la felicidad sobrehumana de una  
vida nueva, la alegría indescriptible de un 
nuevo corazón iluminado tal como un 
Thabor3, por los divinos rayos de la mística 

s’affaissent — et un susurrement d’une ténuité 
délicieuse, un frôlement presque deviné de sons 
adorablement bleus et aériennement roses, 
frissonne dans l’éther nocturne qui déjà s’éclaire. — 
Puis l’aube apparaît, le ciel hésitant blanchit 
comme peint avec des sons blancs de harpe, se teint 
de couleurs encore tâtonnantes qui peu à peu se 
décident et resplendissent dans le magnifique 
alléluia, dans la fracassante splendeur des timbales 
et des cuivres. Le soleil surgit, s’évase en gerbe, 
crève l’horizon dont la barre s’élargit et monte ainsi 
que du fond d’un lac dont la moire fulmine sous les 
rayons qu’elle répercute. Au loin, plane le cantique 
intercédant, le cantique augural et fidèle des 
pélerins [sic], détergeant les dernières plaies de 
l'âme épuisée par la diabolique lutte ; — et, dans 
une apothéose de clarté, dans une gloire de 
Rédemption, la Matière et l’Esprit s’enlacent, le Mal 
et le Bien se lient, la Luxure et la Pureté se nouent 
avec les deux motifs qui serpentent, mêlant les 
baisers épuisants et rapides des violons, les 
éblouissantes et douloureuses caresses de cordes 
énervées et tendues, au chœur de l'âme maintenant 
agenouillée, célébrant la définitive submersion, 
l’inébranlable stabilité dans le sein d’un Dieu. 
      Et tremblant et ravi, l’on sort de la vulgaire salle 
où le miracle de cette essentielle musique s’est 
accompli, emportant avec soi, dans un nécessaire 
recueillement, l’indélébile souvenir de cette 
admirable ouverture de Tannhäuser, de ce 
prodigieux et initial résumé de l’immense grandeur 
de ses trois babéliques actes. 
 
3 Existen dos montes Thabor, uno ubicado en 
Francia y otro en Israel. El primero se encuentra en 
una cumbre de los Alpes franceses, en el Massif de 
Cerces. Las comunas francesas que se encuentran en 
la intersección (Orelle, Savoie, Valmeinier) están 
ligadas a la religión cristiana, por este motivo hay 
una gran cantidad de iglesias y capillas. El monte 



“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
20 

 

Superesencia4. 
      Luego este canto se debilita y poco a 
poco desaparece; los peregrinos se alejan, 
el firmamento se oscurece, el heno 
luminoso del día se atenúa y la orquesta 
inunda de resplandores crepusculares el 
inimaginable y auténtico sitio. Es una 
degradación de tonos, un polvo de luz, una 
mica de sonidos, que se mueren con el 
último eco del cántico perdido a lo lejos; ─y 
la noche cae sobre esta naturaleza 
inmaterial, creada por el genio de un 
hombre, ahora replegada sobre ella misma 
en una espera inquieta. 
      Entonces una nube irisada de mórbidos 
colores de la extraña flora, de violetas 
debilitados, de rosas agonizantes, de 
blancos moribundos de anémonas, se 
extiende y luego esparce sus copos 
encrespados cuyos matices ascendentes se 
oscurecen, exhalando perfumes 
desconocidos en los que se mezclan el 
hedor bíblico de la mirra y los aromas 
voluptuosamente complicados de los 
extractos modernos. 
      De repente, en este lugar musical, en 
este fluido y fantástico lugar, la orquesta 
estalla, pintando en algunos trazos 
decisivos, ejecutando en su totalidad, con el 
dibujo de una heráldica melódica, a 
Tannhäuser que avanza; —y las tinieblas se 
irradian de resplandores, las volutas de 
nubes toman formas tormentosas de 
cinturas y palpitan con elásticas 

 
Thabor o Tabor de Israel tiene 588 metros y se 
encuentra aislado en la región de Galilea. Es 
significativo tanto para la tradición judía como para 
la cristiana, y en su cumbre se hallan vestigios de 
iglesias, además de haber sido ocupado por monjes 
y eremitas. En este último caso, el monte está ligado 
al acontecimiento de la “transfiguración” de Cristo 
narrado en el Nuevo Testamento, en el que Jesús 
cambia su apariencia física por un breve lapso para 
mostrar su naturaleza divina. Es probable que la 
alusión de Huysmans se acerque al monte de Israel 
teniendo en cuenta la importancia que le da a la 
figura del eremita en su novela À rebours, cuyo 
personaje es una especie de eremita del arte. 
Además, las alusiones religiosas propias de la 

hinchazones de gargantas; las azules 
avalanchas del cielo se pueblan de 
desnudeces; gritos de deseos incontenidos, 
llamados de estridentes lubricidades, 
impulsos que provienen de más allá de lo 
carnal brotan de la orquesta y, por encima 
de la ondulante espaldera de las ninfas que 
desfallecen y se extasían, Venus se eleva, 
pero no ya la Venus antigua, la vieja 
Afrodita, cuyos impecables contornos 
hacían relinchar a dioses y hombres durante 
las seculares concupiscencias del 
Paganismo, sino una Venus más profunda y 
más terrible, una Venus cristiana, ¡si el 
pecado contra natura de este acoplamiento 
de palabras fuera posible! 
      En efecto, la Belleza inmortal ya no es 
más solo responsable de las alegrías 
terrenales, de las excitaciones artísticas y 
sensuales tal como lo comprendía la 
salacidad plástica de Grecia; es la 
encarnación del Espíritu del Mal, la efigie 
de la lujuria omnipotente, la imagen de la 
irresistible y magnífica Satanesa5 que 
apunta, siempre al acecho de las almas 
cristianas, sus deliciosas y maléficas armas. 
      Tal como Wagner la creó, esta Venus, 
emblema de la naturaleza material del ser, 
alegoría del Mal en lucha contra el Bien, 
símbolo de nuestro infierno interior opuesto 
a nuestro cielo interno, nos trae de un salto 
hacia atrás a través de los siglos, a la 
impermeable grandeza de un poema 

leyenda wagneriana son también una antesala de la 
conversión católica de Huysmans. 
4 El término que utiliza Huysmans es Supéressence, 
un vocablo común en su escritura, ya que aparece 
años más tarde de este artículo en el primer capítulo 
de la novela Là-bas [1891] a propósito del cristo de 
Grünewald. Con el uso de esta palabra, la 
significación del texto parece inclinarse más hacia la 
representación del monte Thabor de Israel, ya que es 
allí donde Cristo revela su “superesencia” en la 
“metamorfosis”. 
5 Conservamos el neologismo Satanesse en 
castellano. 



JULIETA VIDELA MARTÍNEZ 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025:  19-30. ISSN 2408-4646 

 
21 

 

simbólico de Prudencio6, este Tannhäuser7 
viviente que, después de años dedicados al 
estupro, se escapa de los brazos de la 
demonia8 para refugiarse en la penitente 
adoración de la Virgen. 
      Parece que la Venus del músico es la 
descendiente de la Luxuria del poeta, del 
blanco bestiario, macerado de perfumes, 
que aplasta a sus víctimas bajo el impacto 
de flores enervantes; parece que la Venus 
wagneriana atrae y capta como la más 
peligrosa de las deidades de Prudencio, 
aquella cuyo nombre este escritor religioso 
solo escribe temblando: Sodomita Libido. 
      Aunque ella recuerda mediante su 
concepto las entidades alegóricas de la 
Edad Media, aporta adicionalmente un 
toque moderno, insinúa una corriente 
intelectual de refinamiento en esta masa de 
salvajes voluptuosos que corren; añade, en 
cierta forma, sensaciones exasperadas al 
bordado ingenuo de épocas antiguas, 
asegura, en definitiva, por esta exaltación 
de una sensibilidad nerviosa, la derrota del 
héroe, súbitamente iniciada en las lascivas 
complicaciones cerebrales de la época 
agotada a la que pertenecemos. 
      Y el alma de Tannhäuser flaquea, y su 
cuerpo sucumbe. Inundado de inefables 
promesas y de ardientes efluvios, cae, 
delirante, en los brazos de Nubes 
contaminadas que lo abrazan; su 
personalidad melódica se esfuma bajo el 
Himno triunfante del Mal —y luego la 
demoníaca tempestad de la carne que ruge, 

 
6 Aurelio Clemente Prudencio, poeta cristiano de la 
época tardoantigua (Calahorra 348 d. C. - 410), 
escribió la Psychomachia (392 d. C.). Dicha obra es 
uno de los primeros testimonios del cambio del 
tradicional carácter amable de Venus vinculado con 
la belleza y la fecundidad hacia un aspecto negativo 
ligado con las personificaciones de la Lascivia (la 
Luxuria, la Voluptas y la Libido). En la obra de 
Wagner es Tannhäuser quien tiene que elegir entre el 
vicio o la virtud personificadas en Elizabeth y 
Venus. Para ampliar los usos que Richard Wagner 
hace de la diosa Venus, véase Sánchez Martínez, A. 
(2024). 

los relámpagos sulfurosos y los chorros 
fosfóricos que retumban en la orquesta se 
apaciguan; el incomparable resplandor de 
estos grandes metales que parecen una 
transposición de púrpuras enceguecedores 
y suntuosos oros de Delacroix, se hunden— 
y un susurro de una tenuidad deliciosa, un 
roce casi percibido de sonidos 
adorablemente azules y aéreamente rosas, 
estremece en el éter nocturno que ya se 
aclara. — Entonces el alba aparece, el cielo 
vacilante emblanquece como pintado con 
sonidos blancos del arpa, se tiñe de colores 
todavía titubeantes que poco a poco se 
deciden y resplandecen en el magnífico 
aleluya, en el estruendoso esplendor de 
timbales y metales. El sol aparece, se 
ensancha en haces, revienta el horizonte en 
cuya línea se extiende y asciende tal como 
del fondo de un lago en el que el 
tornasolado relampaguea bajo los rayos que 
dicha línea reverbera. A lo lejos, planea el 
cántico intercediendo, el cántico augural y 
fiel de los peregrinos, limpiando las últimas 
heridas del alma extenuada por la diabólica 
lucha; — y, en una apoteosis de claridad, en 
una gloria de Redención, la Materia y el 
Espíritu se abrazan, el Mal y el Bien se 
ligan, la Lujuria y la Pureza se anudan con 
los dos motivos que serpentean, mezclando 
los besos agotados y rápidos de los violines, 
las deslumbrantes y dolorosas caricias de 
las cuerdas enervadas y tendidas, al corazón 
augusto y calmo que se abre, a la melodía 
intermediadora, al cántico del alma ahora 

7 La comparación entre Prudencio y Tannhäuser 
sintetiza el contexto histórico en el que el poeta 
hispanolatino escribe su poema en el marco del 
reciente triunfo de la Iglesia católica por sobre el 
paganismo durante el Imperio y la lucha entre el 
amor profano y el amor sagrado a la que se enfrenta 
el héroe y cantor de la leyenda alemana actualizada 
por Wagner. Así, la lucha de Prudencio y la de 
Tannhäuser son similares: el catolicismo frente al 
paganismo de Prudencio se equipara a la disputa 
entre la figura virginal y celestial de Elizabeth y la 
Venus profana, voluptuosa y carnal de Wagner. 
8Conservamos el neologismo Démone en castellano. 



“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
22 

 

arrodillado, celebrando la definitiva 
sumersión, la inquebrantable estabilidad en 
el seno de un Dios. 
      Y tembloroso y alegre, salimos de la 
vulgar sala donde el milagro de esta música 
esencial se cumplió, llevando consigo, en 
esta necesario recogimiento, el recuerdo 
indeleble de esta admirable obertura de 
Tannhäuser, de este prodigioso e inicial 
compendio de la inmensa grandeza de sus 
tres babélicos actos. 
 
 
2. Comentario 
 

a) Crisis del naturalismo: ruptura de la 
unidad y artesanía del detalle 

 
      En un conjunto de documentos que 
reúne Grojnowski (1996), hallamos una 
reseña de Bourget (2008), el divulgador de 
la “teoría de la decadencia” de Baudelaire, 
sobre los ensayos de crítica de arte que 
Huysmans publica bajo el título L’Art 
moderne [1883] y una carta que le envía 
este a Bourget a propósito de dicha reseña 
[188?]. La primera caracterización que 
realiza Bourget sobre el libro de Huysmans 
es la siguiente: “passionné, parfois très 
pénétrant, parfois très partial, – mais un 
livre de sincérité, qui dit nettement ce que 
l’auteur pense” [apasionado, a veces muy 
penetrante, a veces muy parcial, – pero un 
libro de sinceridad, que dice claramente lo 
que el autor piensa] (Grojnowski, 1996: 
109)9. Además, agregará que, para precisar 
la figura de Huysmans, la opinión pública 
ha definido a su autor erróneamente como 
naturalista porque ha publicado una que 
otra nouvelle en las Soirées de Médan 
[1880] pero, en realidad, eso es lo único que 
tiene en común con Zola o Maupassant ya 
que de la generación de aquellos escritores, 
Huysmans es quien tiene “le «faire» (...) le 
plus personnel” [el «hacer» (...) más 
personal] (1996: 109). Por “le faire” 

 
9 Todas las traducciones son propias. 

podemos entender “el estilo”, el “modo de 
escribir” más personal entre los de su 
generación: Huysmans escapa a las reglas 
de la escuela naturalista. Un estilo que 
Bourget continuará delimitando como “une 
nervosité fine et douloureuse, un goût amer 
de la vie, et un pessimisme nostalgique” [un 
nerviosismo fino y doloroso, un gusto 
amargo por la vida, y un pesimismo 
nostálgico] (1996: 109). El crítico define a 
Huysmans como modernista por su 
innovación en la escritura, que está ligada 
al nerviosismo con el que escribe, es decir, 
con la enfermedad que se manifiesta en la 
lengua escrita. Dicho nerviosismo es, a la 
vez, “el fondo y la forma” o el estilo en sí 
mismo. Finalmente, Bourget señala que de 
los dos temas modernos en el arte 
contemporáneo (la vida y el sueño) 
opuestos entre sí, la obra de Huysmans, 
como la de Moreau, está regida por el 
sueño. Esto es así porque, según Bourget, el 
artista cierra los ojos y mira hacia su 
interior contemplando sus fantasías. Del 
mismo modo, la fantasía y el sueño estarán 
presentes en la obra Wagner, como así 
también la religión, por lo tanto, es 
indudable la relación manifiesta entre 
Wagner, Huysmans y Moreau. 
      La noción de enfermedad influida por 
las ciencias médicas -a la que hemos hecho 
una mínima alusión a través de las palabras 
de Bourget, quien la reconoce en el estilo 
neurótico de Huysmans-, atraviesa todo el 
siglo XIX en la literatura francesa y, como 
indica Cabanès (1991), es polisémica y se 
vincula con la noción de cuerpo. Esto se da 
porque la época de la Revolución y el 
Consulado marca el nacimiento de la 
clínica; así, el lenguaje fisiológico se 
introduce en los distintos campos de las 
humanidades, las ciencias sociales y las 
artes. No obstante, hay una diferencia entre 
la literatura producida antes y después de 
1880, es decir, entre la literatura realista y 
naturalista por un lado y, por el otro, la 



JULIETA VIDELA MARTÍNEZ 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025:  19-30. ISSN 2408-4646 

 
23 

 

literatura del decadentismo y el 
simbolismo. Huysmans escribe a lo largo 
de esta línea temporal, en algunas 
ocasiones, influido por escritores e ideas 
que perfilaron su trabajo -especialmente 
por Zola, Flaubert, el realismo y el 
naturalismo-, aunque a partir de 1880 
comienza a dudar de las teorías y los modos 
en boga de la escritura literaria a la vez que 
emprende una búsqueda de formas distintas 
de las ya tradicionales. Así, la novela 
naturalista entra en crisis como también lo 
hace el cientificismo a través del cual se 
piensa la literatura. Esto se ve, por ejemplo, 
en los Essais de psychologie 
contemporaine en los que Bourget torna las 
explicaciones científicas en psicológicas, es 
decir, las enfermedades o discapacidades 
que antes de 1880 eran percibidas 
principalmente en el cuerpo -como el caso 
de la deformidad del pie de Hippolyte en 
Madame Bovary- pasan a reconocerse en la 
psiquis y el interior del individuo, pero 
también se percibe en el intento de tomar 
distancia de las producciones de las Soirées 
de Médan tanto por parte de Huysmans 
como también por Bourget a través del 
reconocimiento que hace en la reseña sobre 
la obra del escritor, donde habla de su 
escritura neurótica. Entonces, para los 
escritores de fin de siglo, el naturalismo 
narra el mundo exterior, y la enfermedad 
aparece en el cuerpo de los personajes. Esta 
literatura entra en crisis, la enfermedad deja 
de ser pensada como objeto exterior, o 
desde una mirada externa, para comenzar a 
coincidir con la interioridad, la psicología y 
el lenguaje de esa misma interioridad. 
Cabanès y Larroux (2005) evidencian cómo 
ya en un artículo de Gil Blas [1884], 
Maupassant distinguía dos tipos de 
novelistas: “les romanciers objectifs, et les 
romanciers metteurs en scène, qui recourent 
à des procédés opposés pour représenter la 
vie intérieure” [los novelistas objetivos, y 
los novelistas escenógrafos, que recurren a 
procedimientos opuestos para representar la 
vida interior] (2005: 131). Esta crisis del 

naturalismo se manifiesta explícitamente 
con una carta abierta publicada en 1887, 
nuevamente en Gil Blas, por cinco 
escritores discípulos de Zola: Bonnetain, 
Rosny, Descaves, Margueritte y Guiches. 
Dicha carta expresa su desvinculación del 
naturalismo tal como se venía 
desarrollando al reprochar a Zola una 
“ignorance médicale et scientifique totale, 
une observation superficielle, la rabâchage 
des vieux clichés, une recherche 
systématique de la pornographie” 
[ignorancia médica y científica total, una 
observación superficial, la reiteración de 
viejos clichés, un estudio sistemático de la 
pornografía] (Raimond, 1985: 25). Así, 
después de 1880, la escuela naturalista se 
disuelve, aunque los primeros en plantearse 
frente a Zola son Hennique y Huysmans 
con À vau-l’eau (2005) y À rebours.  
      La crisis de la novela naturalista según 
Cabanès coincide también con la crisis del 
“gran estilo” que analiza Magris (1993), 
ambas reflexiones son las distintas caras de 
un mismo cambio sentimental y epistémico. 
Uno de los rasgos que los críticos 
encuentran en esta época de crisis es la 
emergencia y manifestación de los géneros 
literarios que les interesan a los simbolistas, 
decadentistas y vanguardistas, esto es: la 
nouvelle, el cuento, el poema o el poema en 
prosa y otros a medio camino entre la 
narración y la poesía que darán un lugar 
predominante a un narrador en busca de la 
representación de la vida interior y sus 
enfermedades, como la neurosis y los 
nervios. Asimismo, la novela “fin-de-
siècle” o “le période qui va des années 1884 
à La Recherche du temps perdu” [el periodo 
que va desde los años 1884 a En busca del 
tiempo perdido] (Cabanès y Becker, 2001: 
35) se convierte en un laboratorio de 
hibridación de géneros y se pone en crisis el 
cientificismo, retornando al espiritualismo. 
Con la “muerte del naturalismo” lo que se 
busca proclamar, en verdad, es la “muerte 
del cientificismo”, pero esto no ocurre 
drásticamente, sino de manera paulatina 



“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
24 

 

debido a la fuerte influencia de la “Teoría 
de la decadencia” de Bourget y de otros 
escritores como Villiers de L’Isle-Adam, 
quien en muchas de sus obras manifiesta 
una burla al cientificismo, por ejemplo, en 
L’Eve future [1886]. 
      A partir de 1882, entonces, 
evidenciamos el camino de reflexión crítica 
sobre el modo de escribir novelas 
naturalistas en las mismas obras de 
Huysmans. En este año, el autor publica À 
vau-l’eau. Esta nouvelle es el inicio del 
viaje de autocrítica en el que todavía queda 
una materialidad naturalista —un empleado 
del ministerio como Folantin que desea una 
cena lista a la salida del trabajo y que por 
ello visita bares en decadencia—, es decir, 
se percibe la teoría que Zola ya había 
expuesto en Le roman expérimental [1880]. 
Sin embargo, Folantin ya es el prototipo de 
soltero que no solo le tiene asco a la vida y 
a su magro salario, sino que además se 
considera inapto para los placeres carnales, 
radicando en esta última característica la 
imagen del inútil relevante para el esteta del 
decadentismo. En 1883, Huysmans escribe 
su novela más conocida, À rebours, al 
tiempo que publica L’art moderne reseñado 
por Bourget. En 1885, publica su impresión 
pictórica sobre la obra Tannhäuser en la 
Revue Wagneriénne. Este año es decisivo 
para la exposición de su distanciamiento 
respecto de Zola y del naturalismo: la 
crítica y la écfrasis de la pintura y la música 
se funden como germen de la nueva 
escritura que está en constante cambio. De 
hecho, en uno de los escasos estudios 
recientes sobre este texto, Arnaud Vareille 
lo define como un punto nodal que 
manifiesta la tensión entre la representación 
por lo real más trivial y el impulso por la 
búsqueda del ideal del esteta (2016). Para 
1891, Huysmans habrá pasado ya la época 
del decadentismo e ingresa en una etapa 
conocida como satanismo. En ese año, 
publica su novela Là-bas, cuyo 
protagonista, Durtal, se esfuerza por 
escribir una novela basada en el personaje 

histórico de Gilles de Rais. Reflexionando 
sobre cómo componer la obra, se da cuenta 
de que “teorías que había creído 
inquebrantables ahora se deshacían, se 
hacían polvo poco a poco, le llenaban el 
espíritu como escombros” (Huysmans, 
2015: 18). Esas teorías son tanto las del 
naturalismo como las del decadentismo, por 
ello, Durtal llega a la conclusión de que 
debería escribir una novela a doble camino 
que cuente con “la veracidad del 
documento, la precisión del detalle, la 
lengua adornada y nerviosa del realismo, 
pero también habría que hacerse posero del 
alma, (...) hacer, en una palabra, un 
Naturalismo espiritualista” (2015: 19). 
Como puede observarse, lo que prevalece 
en su reflexión sobre la estética literaria, es 
la tensión entre lo real y lo ideal. Durtal 
recuerda y revive la contemplación de La 
crucifixión de Grünewald, obra renacentista 
que le revela lo que él persigue como 
“naturalismo espiritualista”. Es 
incuestionable, entonces, que la pintura 
trasladada al lenguaje literario propicia la 
crisis de la novela naturalista y domina la 
renovación estética desde la mirada de 
Huysmans, pero hay algo más que 
encontramos en común en dicha crisis: la 
religión. En general, los antihéroes 
huysmansianos se ven tentados a recaer en 
ella por algún motivo vinculado con el arte. 
Posiblemente un arte religioso le permita a 
Huysmans combatir el positivismo y el 
“americanismo” como materia esencial de 
la vida y de la novela naturalista. De ahí que 
des Esseintes se encierre en su Tebaida y 
adore las pinturas de Moreau como la 
Salomé, que también toma el tema de la 
Biblia. Otro tanto ocurre con las 
impresiones que Huysmans escribe de 
Tannhäuser en 1885 —todavía muy lejos de 
convertirse al catolicismo — y con la 
revelación estética que vive Durtal a la luz 
de la Crucifixión de Grünewald. 
 
 



JULIETA VIDELA MARTÍNEZ 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025:  19-30. ISSN 2408-4646 

 
25 

 

b) El wagnerismo en la propuesta 
huysmansiana 
 

      La crítica de arte pictórico y las 
numerosas écfrasis en las obras de 
Huysmans eclipsan la atención tanto del 
autor como de la crítica sobre su obra, 
motivo por el cual parece quedar poco lugar 
para establecer relaciones con la música. 
Aunque Villar indica en uno de los pocos 
trabajos sobre Huysmans y la obra de 
Wagner que “Huysmans's knowledge of 
Wagner was superficial and mediated 
through acquaintances” [El conocimiento 
sobre Wagner que tenía Huysmans era 
superficial y mediado por conocidos] 
(2006, §1), en la última edición de À 
rebours, Pierre Jourde anota que Huysmans 
asiste el 3 de abril de 1885, junto a 
Mallarmé, a un concierto de Wagner en el 
Théâtre du Château-d’Eau (Huysmans, 
2022: 356). Sin embargo, parece haberlo 
hecho precisamente porque Dujardin le 
solicitó un artículo para su Revue 
wagnérienne (2022: 561). Asimismo, 
Béatrice Didier afirma que la iniciación de 
Huysmans en la obra wagneriana ha sido 
tardía e incompleta (1985: 295). Por otra 
parte, Mercier (1975) sostiene que, a pesar 
de tener amistades que conocen bastante 
sobre la obra de Wagner, como Villiers de 
L’Isle Adam y Mallarmé, Huysmans no 
buscó profundizar sus conocimientos en 
este tema, ni siquiera en su estancia en 
Alemania en 1888. Por ello, las únicas 
referencias explícitas a Wagner en su obra 
son la evocación sobre la Obertura de 1885 
aquí traducida y el capítulo XV dedicado a 
la música en À rebours de 1884. Si bien, las 
referencias a Wagner no son numerosas, 
Didier recalca la presencia constante de la 
música como campo artístico, no solo como 
referente en las obras de Huysmans, sino 
también como estilo en la introducción de 

 
10 Para consultar sobre los primeros escritos acerca 
de Wagner en Francia, ver “Les premiers curieux: 
Nerval” (Cœuroy, 1965). 

la melodía gregoriana en el género 
novelesco (1975: 294-296). 
      Quien inicia la divulgación sobre la 
obra de Wagner es Baudelaire con su texto 
Richard Wagner et Tannhäuser à Paris 
[1861]. De hecho, este ensayo es la 
exposición de “la conjunción de dos 
pensamientos básicos de las artes 
occidentales en la segunda mitad del siglo 
XIX: el de Richard Wagner y el de Charles 
Baudelaire” (Botero García, 2013: 510). 
Aunque Nerval y Gautier, como primeros 
reseñadores, escribieron algunas notas 
sobre la música de Wagner a partir de 
185010, quien logra allanar el paso a la 
teoría y la obra del compositor en París, y 
particularmente en el ámbito de la 
literatura, es Baudelaire, pero con la 
intención de construir y profundizar un 
nuevo estilo literario. De ahí que el objetivo 
que movilice a Dujardin a crear la Revue 
wagnérienne en 1885 sea, como señala 
Guichard (1963), profundizar el aspecto 
filosófico y simbólico. Así, cuando 
Huysmans escribe el poema en prosa, deja 
en evidencia que se ha servido del artículo 
de Baudelaire, cuya literatura es, a su vez, 
junto con la de Mallarmé, un modelo 
importante en el proceso de transformación 
de su escritura. De ahí que Vareille 
comprenda el texto wagnerista de 
Huysmans como un ejercicio de estilo 
(2016), hábito bastante común hacia el 
cambio de siglo: no olvidemos los 
ejercicios de estilo proustianos que lindan 
con el decadentismo. 
      Antes de este poema en prosa, en À 
rebours, Huysmans parece presentar una 
mirada más teórica y distante hacia la obra 
de Wagner, pero no menos significativa 
para la comprensión de su estética en 
construcción durante esa época. En el 
capítulo XV dedicado a la música, des 
Esseintes manifiesta su preferencia por el 



“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
26 

 

canto gregoriano, una forma melódica que 
en el presente es considerada como caduca, 
pero que “era, en realidad, la voz de la 
antigua Iglesia, el alma de la Edad Media 
(...)” (Huysmans, 2000: 345). Esta, como 
los «Lieder» de Schubert, lo trasladan a otra 
época antigua, a “sitio[s] despoblados[s] y 
silencioso[s]” (2000: 349), en definitiva, 
esta es la música que repercute sobre sus 
nervios. Frente a este gusto particular 
aparece la referencia a Wagner, cuya obra 
le parece imposible de fragmentar sin 
perder el sentido y afirma que:  
 

esas melodías, organizadas como los 
capítulos de una obra que se van 
completando recíprocamente y se 
dirigen todos juntos hacia una misma 
conclusión, le servían al autor para 
trazar a lo largo de ellas el carácter de 
sus personajes, encarnar sus 
pensamientos y revelar sus 
motivaciones (...), y que, por lo tanto, 
sus ingeniosos y persistentes retornos 
sólo resultaban comprensibles a los 
oyentes que seguían el desarrollo del 
tema desde su exposición y que veían 
cómo los personajes iban precisándose 
poco a poco y evolucionando en 
relación con su entorno del que no 
podían ser separados sin verlos perecer, 
como las ramas desgajadas de un árbol. 
(Huysmans, 2000: 348) 

 
      Ante esta crítica, no se sabe si 
Huysmans comprendió erróneamente la 
teoría de la obra de arte total que se basa en 
la correspondencia o la hermandad de las 
artes o si su cuestionamiento se aproxima a 
su propio interés por trabajar el detalle, pero 

 
11 André Cœuroy realiza uno de los primeros 
estudios sobre el wagnerismo en Francia y hace 
referencia al capítulo XV de À rebours en relación 
con el comentario de la obertura por parte de 
Huysmans como así también establece una similitud 
entre Zola y Wagner sosteniendo que el leitmotiv es 
utilizado en las novelas de Zola con las mismas 
consecuencias que en los dramas wagnerianos. Para 
ampliar la relación entre el naturalismo y Wagner, 
véase Cœuroy (1965).  

en cualquier caso, Huysmans podría estar 
diciendo lo mismo de algunas novelas de 
Zola, de allí que el nacimiento de la crisis 
de la novela naturalista y la fragmentación 
tengan origen en esta novela11. Asimismo, 
la comparación con “las ramas desgajadas 
de un árbol” es muy ilustrativa para 
entender la concepción de arte que está 
pensando Huysmans, puesto que, si nos 
introducimos en su lógica, este escritor —
distanciándose de una idea como la rama, 
que necesita de las otras partes del árbol 
para adquirir significado— abogaría, en su 
lugar, por el trabajo detallado de la 
manzana, por ejemplo, como fruto que 
históricamente ha adquirido múltiples 
significados y que a la vez nos remite al 
manzano del que proviene12. Si bien se 
piensa aquí en una analogía que permita 
comprender la mirada huysmansiana acerca 
de la estética literaria, no debemos pasar 
por alto que se focaliza sobre un elemento 
de la naturaleza, dimensión de la que, desde 
Baudelaire en adelante, y muy 
especialmente en el mismo Huysmans, 
tomarán distancia despotenciándola. De ahí 
que el texto sobre La obertura inicie con la 
imposibilidad de crear un paisaje por parte 
de la naturaleza: “En un paisaje que la 
naturaleza no sabría crear”. Por oposición a 
dicha naturaleza, la correspondencia entre 
las artes —aquí liderada por la música antes 
que por la pintura— es quien tiene la 
potestad de la creación. 
      Esta última referencia a la obra de 
Wagner que Huysmans concreta en La 
obertura tiene, al menos, cuatro aspectos 
fundamentales en donde ensaya su nuevo 

12 Puede ser de gran utilidad tener en mente el texto 
“Manzanas silvestres” encontrado en la compilación 
Primavera de H. D. Thoreau (2022), donde el 
escritor estadounidense cuenta la significación que 
tuvo la manzana para los griegos, los romanos, el 
Antiguo Testamento, Homero y Heródoto, entre 
otros. 



JULIETA VIDELA MARTÍNEZ 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025:  19-30. ISSN 2408-4646 

 
27 

 

estilo de prosa. Podríamos enumerarlos de 
la siguiente manera: en primer lugar, un 
estado onírico, tal como lo reconoce 
Mercier (1975: 229); en segundo lugar, la 
presencia de la religión que remite a la 
época de la antigüedad tardía; como tercer 
elemento, la transposición de la música al 
lenguaje pictórico y literario y, finalmente, 
la referencia a la obertura como pieza 
musical dentro de un conjunto del que 
adquiere cierta autonomía. 
      El estado onírico se hace presente desde 
las paletas de colores a las imágenes 
mitológicas y fantásticas que ofrece la obra 
de Wagner, tal como la aparición de Venus 
en sus nubes irisadas. La obertura se 
convierte, para Huysmans, en un paisaje de 
“quimeras visuales” al que ningún pintor 
tiene acceso, excepto en la imaginación de 
los sueños, lo que denota la búsqueda del 
arte por el ideal. La relación entre la prosa 
onírica y la pintura más tarde se hace 
esencial en Huysmans, una prueba de ello 
es la nouvelle En rade [1887], cuyo 
protagonista, Jacques Marles, tiene un 
sueño que es, a la vez, una reescritura de la 
écfrasis de los cuadros de Moreau realizada 
en el capítulo V de À rebours. No 
olvidemos tampoco que desde 1883, 
Bourget ya señala en su reseña sobre L’Art 
moderne que el sueño es tema sobre el que 
trabajan tanto Huysmans como Moreau. Sin 
embargo, el sueño no consiste solo en la 
temática, sino también en el estilo total.13 
La presencia de la religión también es 
principal en la metamorfosis del estilo 
huysmansiano desde 1884 hasta su etapa de 
conversión católica. De ahí que para des 
Esseintes (À rebours), las obras más 
importantes de Flaubert sean La tentation 
de Saint Antoine y Salammbô, que la época 
evocada constantemente sea la de la 
decadencia latina y que sus ejercicios 
estéticos se parezcan tanto a los ejercicios 
espirituales de San Ignacio de Loyola, o que 

 
13 Dejamos mencionado este punto debido a que es 
relevante para el trabajo mayor al que pertenecen 

para la nueva formulación de un 
“naturalismo espiritualista”, Durtal (Là-
bas) se remonte a la pintura de la 
Crucifixión de Grünewald. En el poema en 
prosa sobre la obertura, las referencias a la 
religión cristiana ya son propias de la obra 
de Wagner, pero lo que convierte a la 
obertura en un fresco huysmansiano es la 
comparación entre Tannhäuser, el héroe de 
la leyenda germana que toma Wagner, y 
Prudencio, el poeta cristiano de la 
antigüedad tardía que cristianiza y 
resignifica la Venus antigua. Respecto de la 
pintura, es común en sus textos el trabajo 
sobre écfrasis de obras del renacimiento, de 
Goya, Durero, Moreau, entre otros, a las 
que dota, en su escritura, de movimiento —
dimensión de la que carece la pintura— y 
de ese modo, narra no solo una descripción, 
sino también la historia a la que alude la 
pintura, inventa diversas posibilidades, 
evoca textos de la Biblia, como por 
ejemplo, las écfrasis de las Salomé de 
Moreau que al mismo tiempo habilitan un 
versículo del libro de Mateo del Nuevo 
Testamento en el V capítulo de À rebours. 
No obstante, el trabajo que realiza en el 
poema en prosa ya no consiste en trasladar 
una imagen pictórica al lenguaje literario y 
dotarlo de movimiento, sino más bien en 
“fotografiar”, pausar o ralentizar los 
movimientos de la Obertura, asignar 
colores, gamas y tonalidades a los sonidos, 
establecer comparaciones históricas, 
interpretar y significar, finalmente, bajo la 
palabra poética. De ahí que Vareille 
sostenga que Huysmans, con este ejercicio 
de estilo, reafirma la primacía de las 
palabras sobre la música, por oposición al 
simbolismo de Verlaine que aligera el 
verbo y aproxima la escritura a la música 
(2016). Si bien el poema es recargado de 
adjetivos, el resultado termina simulando la 
idea de obra de arte total wagneriana en el 
proceso de fusión entre las artes ya que, 

estas investigaciones aunque no lo desarrollamos 
aquí por falta de espacio. 



“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
28 

 

como afirmaba Wyzewa, defensor del 
wagnerismo, este modo de proceder es la 
intención común de los wagnéristes (2016, 
159). Por último, no es azaroso que 
Huysmans se haya detenido en la Obertura 
y la reinterprete desprendiendo nuevos 
significados. Si tenemos en cuenta la crítica 
a la obra de Wagner anteriormente citada 
que realiza un año antes de este poema en 
el capítulo XV de À rebours, observaremos 
que allí está la clave de su nuevo trabajo 
estético entre 1884 y 1887: la tensión entre 
la unidad y la fragmentación de la obra que 
hemos ejemplificado más arriba con la 
manzana y el manzano. La obertura de 
Tannhäuser que inspira a Huysmans a 
escribir el poema onírico se destaca por ser 
una pieza introductoria de tipo “mosaico” 
en el que aparecen motivos de toda la obra, 
uno tras otro. Luego de Wagner, este tipo 
de pieza cae en desuso y da paso a lo que se 
conoce como “preludio”. Lo interesante de 
la obertura mosaico es que se asemeja a la 
manzana o al detalle que reúne todos los 
elementos de la obra pero que a la vez 
puede separarse de la misma y continúa 
conservando su propio significado. Algo 
similar ocurre más tarde, por ejemplo, con 
“Un amour de Swann”, una pieza de Du 
côté de chez Swann, salvando la diferencia 
de que en realidad no se encuentra al 
principio de toda la Recherche, sino 
después de “Combray”. La historia 
adquiere motivos que reaparecen a lo largo 
de toda la Recherche y a la vez es posible 
de leerse de manera autónoma, como lo 
destacan algunas críticas, como las de 
Beckett (2008) y Klossowski (2021). Así, 
damos cuenta de que a pesar de ser un texto 
de Huysmans pocas veces mencionado en 
el conjunto de su obra, este poema posee, al 
menos, estas cuatro claves de lectura 
esenciales no solo para la comprensión de 
su propia obra, sino también para la crisis 

 
14 Hemos dejado de lado otras referencias relevantes 
de los textos de Bourget y Nietzsche por falta de 
espacio, pero otros indicios que nos remiten 
directamente a la novela y al estilo huysmansiano se 

de la novela naturalista y la construcción de 
la novela del siglo XX. 
 

c) Conclusiones: tensión entre la idea 
de “obra de arte total” y el trabajo 
sobre el detalle 
 

      Uno de los textos más conocidos acerca 
de la crítica de la idea de obra de arte total, 
es decir, sobre la teoría y, principalmente, 
la obra de Wagner es “El caso Wagner” de 
Nietzsche (2003) publicado en 1888, no 
solo por la dureza con la que arremete 
contra Wagner, su antiguo maestro, sino 
también por la lectura que hace de la 
“Teoría de la decadencia” desarrollada por 
Bourget en su estudio sobre Baudelaire 
(2008) en 1883. En este último texto, el 
francés habla sobre la autonomía del 
individuo y la autonomía de la frase y la 
palabra. Esta idea le permite pensar a 
Nietzsche la estructura de las obras del 
compositor romántico y del arte europeo 
moderno en general. A partir de ello, 
sostiene que, en realidad, sus obras no son 
más que un trabajo sobre las partes mientras 
que “El todo ha dejado en absoluto de vivir. 
Es algo compuesto, sintetizado, artificial, es 
un artefacto” (2003: 198). Y este estilo de 
trabajo es para Nietzsche “miniaturista”, 
anima a las partes, las resalta, haciendo que 
el todo pierda la vida, el sentido, es una 
“poetización del detalle” (2003: 200). La 
crítica de Nietzsche realizada en 1888 hacia 
Wagner, la literatura francesa y el arte 
moderno en general, aunque revela casi 
explícitamente la lectura de los ensayos de 
Bourget —más allá de que se conocen 
escritos y correspondencia entre ellos— no 
deja de remitirnos principalmente a À 
rebours y, tal vez, al poema aquí 
traducido14. Como hemos visto en el 
apartado anterior, Huysmans nos deja su 
clave estética y la que vendrá en el siglo XX 

relacionan con la neurosis y la enfermedad que 
Nietzsche le adjudica tanto a la obra de Wagner 
como al “estilo de decadencia” de fin de siglo. 



JULIETA VIDELA MARTÍNEZ 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025:  19-30. ISSN 2408-4646 

 
29 

 

en la crítica que ejerce sobre la obra de 
Wagner desarrollada en el capítulo XV de 
su novela. Donde Huysmans ve en el drama 
de Wagner un conjunto indivisible que no 
puede dispersar sus componentes 
conservando una significación autónoma, 
Nietzsche se horroriza por lo contrario: 
considera que hay un trabajo de 
miniaturista que dispersa 
heterogéneamente sus elementos 
rompiendo el sentido de la totalidad. De ahí 
que la crítica de arte realizada por 
Huysmans, tiempo más tarde, en Certains 
[1889], no sea solo crítica, sino también una 
prosa poética que juega con el miniaturismo 
y la significación del detalle. Así, hablando 
de una exposición de obras de Moreau en 
1886 después de describir algunas pinturas, 
dice: “Lejos de esta sala, en la oscura calle, 
el recuerdo deslumbrado de estas obras 
persistía, pero las escenas no aparecían más 
en su conjunto, se diseminaban en la 
memoria, en sus infatigables detalles, en 
sus minucias de accesorios extraños” 
(Huysmans, 2016: 151-152). En este 
sentido, si hay algo que Huysmans, como 
buen diletante, encontró en la teoría y la 
obra de Wagner, es la hermandad entre las 
artes que dialoga con la correspondencia de 
Baudelaire, pero, sobre todo, aquello que 
tiene en común con su proyecto estético 
desde 1884: la poetización del detalle con 
significación autónoma, como la Obertura 
de Tannhäuser. 
 
Referencias bibliográficas 
 
Bourget, P. (2008) Baudelaire y otros estudios 

críticos. Córdoba: El copista. 
Beckett, S. (2008). Proust y otros ensayos. Santiago 

de Chile: Universidad Diego Portales. 
Botero García, M. (2013). “Richard Wagner y 

Tannhäuser en París de Charles 
Baudelaire”. Mutatis Mutandis. Vol. 
6 (2), 509-536. 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/artic
ulo?codigo=5012655 

Cabanès, J.-L. (1991). Le Corps et la Maladie dans 
les récits realistes (1856-1893). Paris: 
Klincksieck. 

Cabanès, J.-L. & Becker, C. (2001). Le Roman au 
XIX  ͤ siècle: l'explosion du genre. 
Paris: Bréal. 

Cabanès, J.-L.& Larroux, G. (2005). Critique et 
théorie littéraires en France (1800- 
2000). Paris: Belin. 

Cœuroy, A. (1965). Wagner et l’esprit romantique. 
Wagner et la France. Le wagnérisme 
littéraire. Paris: Gallimard. 

Didier, B. (1985). “La référence musicale”, Les 
Cahiers de L’Herne. Huysmans. 
Paris: Éditions de L’Herne. 

Guichard, L. (1963). La musique et les lettres en 
France au temps du wagnérisme. 
Paris: Presses Universitaires de 
France. 

Grojnowski, D. (1996). Le sujet d’À rebours. Paris: 
Presses Universitaires du Septentrion. 

Huysmans, J.-K. (1993). “L’Ouverture de 
Tannhæuser”. Revue wagnérienne. 
Vol. 1. 59-62. 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6
k19995b/f4.vertical 

--------------- (2005). Romans I. Marthe. Les sœurs 
Vatard. Sac au dos. En ménage. À 
vau-l’eau. À rebours. En rade. Un 
dilemme. La retraite de monsieur 
Bougran. Paris:Robert Lafont. 

--------------- (2015). Allá lejos. Madrid:  Valdemar. 
--------------- (2016). El arte moderno. Algunos. 

Madrid: Tecnos. 
--------------- (2022). À rebours. Paris: Gallimard. 
Klossowski, P. (2021). Sobre Proust. Buenos Aires: 

Cactus. 
Magris, C. (1993). El anillo de Clarisse: tradición y 

nihilismo en la literatura moderna. 
España: Ed. Universidad de Navarra. 

Mercier, A. (1975). "Huysmans et l'attrait du 
wagnérisme. Mélanges Pierre 
Lambert consacrés à Huysmans. 225-
229. Paris: Nizet 

Nietzsche, F. (2003). El caso Wagner. Escritos 
sobre Wagner. Madrid: Biblioteca 
Nueva. 

Raimond, M. (1985). La crise du roman. Des 
lendemains, du naturalisme aux 
années vingt. Paris: Librairie José 
Corti. 

Sánchez Martínez, A. (2024). “La diosa Venus en 
Tannhäuser de Wagner”, Trama y 
Fondo. 1-15. 
https://www.tramayfondo.com/activi
dades/vii-
congreso/las_diosas/downloads/sanc
hez-martinez-andres.pdf 

Thoreau, H. D. (2022). “Las manzanas silvestres”. 
Primavera. Buenos Aires: Godot. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5012655
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5012655
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k19995b/f4.vertical
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k19995b/f4.vertical
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf
https://www.tramayfondo.com/actividades/vii-congreso/las_diosas/downloads/sanchez-martinez-andres.pdf


“LA OBERTURA DE TANNHÄUSER” DE J. K. HUYSMANS. TRADUCCIÓN Y COMENTARIO 

Revista de Lengua y Literatura Nº43. Año 2025: 19-30. ISSN 2408-4646 

 
30 

 

Vareille, A. (2016). “L’Ouverture de Tannhäuser ou 
l’imagination concrète de 
Huysmans”, Huysmans et les arts. 
Paris: Garnier. 

Villar, A. (2006). “The Gesamtkunsthaus: Music in 
À rebours”. Image [&] Narrative. 

Online Magazine of the Visual 
Narrative.  
https://www.imageandnarrative.be/in
archive/house_text_museum/villar.ht
m 

 
 

https://www.imageandnarrative.be/inarchive/house_text_museum/villar.htm
https://www.imageandnarrative.be/inarchive/house_text_museum/villar.htm
https://www.imageandnarrative.be/inarchive/house_text_museum/villar.htm

